



## مجلة إسلامية شاملة تصدر مرة كل شهرين عن دار الإفتاء الفلسطينية - القدس

### العدد 150

جمادي الأولى/ جمادي الآخرة 1441هـ كانون الثاني/ شباط 2020 م

### هيئة التحرير

د. إسـمـاعيل أميـن نواهضة أ.د. حسن عبد الرحمن السلوادي د. حـــمــزة ذيــــب حــمــودة د. ســعــيد ســليمـان القيق د. شــفيـــق مــوســى عياش



### المشرف العام الشيخ محمد أحمد حسين

رئيس التحرير الشيخ إبراهيم خليل عوض الله

> تصميم ومونتاج محمود طنينة

### المراسلات: مجلة الإسراء

مديرية العلاقات العامة والإعلام . دار الإفتاء الفلسطينية ص.ب: 20517- القدس / ص.ب: 1862 رام الله - تلفاكس : 6262495-02 / 02-2348603 موقعنا على الإنترنت :www.darifta.ps للمراسلة عبر البريد الإلكتروني :israa@darifta.ps

ملحوظة : ما ينشر في المجلة يعبر عن رأي صاحبه فحسب .

القدس عاصمة فلسطين الأبدية





# فهرس العدد



### افتتاحية العدد

الشيخ محمد أحمد حسين 4

استذكار قيم جلية بمناسبة ما استجد من حديث عن محاكم الجنايات الدولية

### كلمة العدد

الشيخ إبراهيم خليل عوض الله

هَلْ مِن مُّدَّكِرٍ؟

### تأملات في القرآن الكريم

الشيخ يسري عيدة 21

الكثرة والقلة في ضوء القرآن الكريم

أ. هالة عقل

مضرب الأمثال

### فقه

أ.د حسن السلوادي

45

الحج بالإنابة عن الأسرى المحكومين بأحكام عالية

الشيخ شريف مفارجة

بعض المسائل في الصلاة

### خلق حمید

الشيخ د. محمد يوسف «الحاج محمد»

العفو ومكانته في الإسلام

# ILOTE DI ILO

# فهرس العدد

|    | فتاوى                                  |                       |
|----|----------------------------------------|-----------------------|
| 57 | الشيخ محمد حسين                        | أنت تسأل والمفتي يجيب |
|    | المفتي العامر للقدس والدبار الفلسطينية |                       |

# أدبيات

| 62 | أ. إيمان تايه | اقرأ وتذكر          |
|----|---------------|---------------------|
| 68 | أ.زهدي حنتولي | قصيدة/ مناغاة معتمر |

# من هنا وهناك

| 70 | الشيخ أحمد شوباس | ظواهر بين الذوق وجبر الخواطر      |
|----|------------------|-----------------------------------|
| 79 | أ. كمال بواطنة   | فلا يعتد بشيء من علمه             |
| 83 | أ. يوسف عدوي     | مدينة إسطنبول تاريخ وحضارة وعراقة |

# نشاطات ... ومسابقات

| 92  | أ. مصطفى أعرج | باقة من نشاطات وأخبار مكتب المفتي العامر   |  |
|-----|---------------|--------------------------------------------|--|
|     |               | ودوائر الإفتاء الفلسطينية في محافظات الوطن |  |
| 110 | أسرة التحرير  | مسابقة العدد 150                           |  |
| 111 | أسرة التحرير  | إجابة مسابقة العدد 148                     |  |



# استذكار قيـم جليـة بمناسـبة مـا اسـتجد مـن حديـث عـن محاكـم الجنايـات الدوليـة الشيخ محمد أحمد حسين المشرف العام

وجماعات، ونظمها بينهم وبين غيرهم من الناس، المسالمين منهم والمعادين، ويرفض الإسلام التساوق مع شريعة الغاب، ولا مع أي قيم تبيح العدوان، وارتكاب الجرائم ضد الأفراد أو الجماعات، بغض النظر عن أجناسهم وأديانهم ولغاتهم وأوطانهم، منطلقين من مضمون قوله عز وجل: {...وَلاَ يَجْرِمَنّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ من مضمون قوله عز وجل: {...وَلاَ يَجْرِمَنّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ من مضمون قوله عز وجل: إلى وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُواْ وَتَقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّه شَدِيدُ الْعِقَابِ} (المائدة: 2) وقوله جل ذكره: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلّهِ شُهدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّه إِنَّ اللّه اللّه اللّه الله عَن العدوان واضح وجلي في الآية الأولى، والأمر اللّه خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ} (المائدة: 8) فالنهي عن العدوان واضح وجلي في الآية الأولى، والأمر بالعدل حتى مع الأعداء والخصوم بين وصيح في الآية الثانية، وهاتان الآيتان مثبتتان في صدر سورة المائدة، والعمل بهما يعني رفض الجناية والجريمة بغض النظر عن الجاني، أو من تقع عليه الجناية وتبعاتها، ومن مثل هذا الرفض للجريمة والظلم، تنطلق الجاني، أو من تقع عليه الجناية وتبعاتها، ومن مثل هذا الرفض للجريمة والظلم، تنطلق

الإسلام بتشريعاته وقيمه النبيلة نظم العلاقة بين المسلمين أنفسهم، أفراداً

المواقف الشرعية الإسلامية من الجنايات على مختلف مستوياتها، وبغض النظر عن زمانها

ومكانها وشخوصها، ويمكن في عجالة الوقوف عند ما يتيسر من القضايا التي يجري من خلالها توضيح الموقف الشرعي الإسلامي من الجنايات العالمية على وجه الخصوص. غليات الحروب:

قتال الناس بعضهم بعضاً وجد عبر التاريخ، وما زال يوجد، وقد يحدث الاقتتال دفاعاً عن حق أو باطل، فتختلف غايات الحروب ومقاصدها بين الناس، فمنها ما يهدف إلى الانتصار للباطل، أما الإسلام فلم يشرع ما يهدف إلى إحقاق الحق، ومنها ما يهدف إلى الانتصار للباطل، أما الإسلام فلم يشرع ممارسة القتال سوى انتصاراً للحق، أو دحراً للباطل، مع الإيمان الراسخ بانتصار الحق على الباطل، وفي القرآن الكريم ما يدل على غايات رئيسة نبيلة للقتال في الإسلام، فيقول عز وجل: { الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَدُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنا صَرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَويٌ عَزِيزٌ } (الحج: 40)

ولـم تكن مصادفـة أن يكـثر الرسـول، صـلى اللـه عليـه وسـلم، لمـا فتح مكـة مـن النطـق بمجـيء الحـق وزهـق الباطـل، فعَـنْ عَبْـدِ اللَّـهِ بْنِ مَسْعُودٍ، رَضِيَ اللَّـهُ عَنْـهُ، قَـالَ: النطـق بمجـيء الحـق وزهـق الباطـل، فعَـنْ عَبْـدِ اللَّـهِ بْنِ مَسْعُودٍ، رَضِيَ اللَّـهُ عَنْـهُ، قَـالَ: (دَخَـلَ النَّبِيُّ، صَلَّى اللـهُ عَلَيْـهِ وَسَـلَّمَ، مَكَّـةَ، وَحَـوْلَ البَيْتِ سِتُونَ وَثَلاَثُ مِائَةِ نُصُـبٍ، فَجَعَلَ (دَخَـلَ النَّبِيُّ، صَلَّى اللـهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مَكَّـةَ، وَحَـوْلَ البَيْتِ سِتُونَ وَثَلاَثُ مِائَةِ نُصُبِ، فَجَعَلَ يَطْعُنُهَا بِعُـودٍ فِي يَدِهِ، وَيَقُـولُ: " {جَـاءَ الحَـقُ وَزَهَقَ البَاطِـلُ، إِنَّ البَاطِـلَ كَانَ زَهُوقًا} [الإسراء: ١١١]، {جَـاءَ الحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ البَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ} [سبا: ٤٩] (")

فالإسلام يرفض خوض حروب سوى لتحقيق أهداف نبيلة سامية، يكون من ثمارها الرئيسة تحرير الإنسان من العبودية لغير الله، ورد الحقوق إلى أصحابها، وردع الظالمين المتغطرسين، ومن تداعيات هذا المبدأ تحريم العدوان، فقال عز وجل:

<sup>·</sup> صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، سورة بني إسرائيل، باب [ وقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا] (الإسراء: 81) .

ُ (وَقَاتِلُـواْ فِي سَـبِيلِ اللَّـهِ الَّذِيـنَ يُقَاتِلُونَكُـمْ وَلاَ تَعْتَـدُواْ إِنَّ اللَّـهَ لاَ يُحِـبُ الْمُعْتَدِيـنَ} (البقرة: 190) وقال سبحانه: {وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَـةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلّـهِ فَإِنِ انتَهَـواْ فَلاَ عُـدْوَانَ إِلاَّ عَـلَى الظَّالِمِـينَ} (البقرة: 193)

فالقتال في الإسلام له أسباب واضحة، وغايات جلية، وأساليب نقية، فيكون بسبب ظلم المتغطرسين، واعتداء الآثمين، وبهدف القضاء على الفتنة، ويكون الدين لله وحده، وبأساليب تخلو من شوائب الاعتداء وتجاوز الحق، وحتى عند مناصرة المسلم للمسلم تتجلى روح الانتصار للحق، سواء بنصر المظلوم، أم ردع الظالم، وفي هـذا السـياق كان الرسـول، صـلي اللـه عليـه وسـلمر، واضحـاً أشـد الوضـوح، حـين أوجـب الانتصار لـلأخ المظلـوم، وردعـه عـن الظلـم إن كان ظالمـاً، فعـن أُنَـس، رضي اللـه عنـه، قال: قال رسول اللَّهِ، صلى الله عليه وسلم: (انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أو مَظْلُومًا، قالوا: يا رَسُـولَ اللَّـه، هـذا نَنْـصُرُهُ مَظْلُومًا، فَكَيْـفَ نَنْـصُرُهُ ظَالمًا؟ قال: تَأْخُـذُ فَـوْقَ يَدَيْـه) (\*) وأمـامر مثل هذه الدعوة النبوية للنصرة، تنحسر وتخسأ قيم التعصب الأعمى للأقربين، التي افتخر بها قائلهم: وهل أنا إلا من غزيّة إن غوت ... غويت وإن ترشد غزيّة أرشد وقيـم الجاهليـة الـتي تباهـي بهـا دريـد بـن الصمـة بهـذه البسـاطة، يعمـل بمضمونها كثـيرون، فيقتلون، ويغزون، ويضطهدون، وينهبون، ويغتصبون، من هذا المنطلق العنصري المقيت. الغاية في الإسلام لا تبرر الوسيلة:

تبعاً لغايات الحروب تختلف وسائلها وأساليبها، فيفترض في مناصري الحق أن يمارسوا أساليب طاهرة وسليمة لمؤازرته والانتصار له، فالإسلام يحرم استباحة الأرواح والدماء بغير حق، ولا يترك ذلك للاجتهادات البشرية، فقد أصدر الله الأوامر المسطرة \*صحيح البخاري، كتاب المظالم والغصب، باب أعن أخاك ظالماً أو مظلوماً.

استذكار قيم جلية بمناسبة ما استجد من حديث عن محاكم الجنايات الدولية (فنناحية العرو

في قرآنه الكريم بالخصوص، فقال تعالى: {قُلْ تَعَالَوْاْ أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ فَ قَرَنه الكريم بالخصوص، فقال تعالى: {قُلْ تَعَالَوْاْ أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إمْلاَقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ } (الأنعام: 151)

وقال تعالى: {وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَاناً فَلاَ يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً} (الإسراء: 33)

وأثنى الله عز وجل على عباده الصالحين الذين يمتنعون عن اقتراف جرائم قتل الأبرياء، فقال سبحانه: {وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهاً آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهِ إِلَهاً آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهِ إِلَها الْحَقَّ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً } (الفرقان: 68)

والقرآن الكريم حين يذكر النفس التي حرم قتلها لا يشترط أن يكون صاحبها مسلماً، بل شنع على مزهقي الأرواح البريئة دون حق، بغض النظر عن أعراقهم ومعتقداتهم، بصورة تنفر من اقتراف هذه الجريمة النكراء، وتدفع إلى الحرص على المساعدة في توفير سبل البقاء والحياة لكل نفس بشرية محرم قتلها، فقال عز وجل: {مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَلَقَدْ جَاءتُهُمْ رُسُلُنَا فَكَالَنَّمَا تَتُلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَلَقَدْ جَاءتُهُمْ رُسُلُنَا بِالبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيراً مِّنْهُم م بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ} (المائدة: 23)

وقد كان من سنته، صلى الله عليه وسلم، أن يوصي أمراء الجيوش الذاهبة للحروب بالتحلي بمنظومة من القيم والمكارم، خلال أدائهم مهماتهم القتالية، فعن سُلَيْمَانَ بن بُرَيْدَةَ، عن أبيه، قال: كان رسول الله، صلى الله عليه وسلم، (إذا أُمَّرَ أُمِرًا

ُعـلَى جَيْشٍ أَو سَرِيَّةٍ أَوْصَاهُ فِي خَاصَّتِهِ بِتَقْـوَى اللَّـهِ، وَمَـنْ معـه مـن الْمُسْـلِمِينَ خَـيْرًا، ثُـمَّـُ قَـال: اغْـزُوا بِاسْـمِ اللَّـهِ، في سَـبِيلِ اللَّـهِ، قَاتِلُـوا مـن كَفَـرَ بِاللَّـهِ، اغْـزُوا، ولا تَغْلُـوا، ولا تَغْـدِرُوا، ولا تَغْـدِرُوا، ولا تَغْلُوا وَلِيدًا...) (١)

بينما تجد المحاربين من أجل الباطل وبه، يخوضون حروباً طاحنة من أجل نهب خيرات أمم أو استرقاقهم، أو ابتزازهم، أو إحكام القبضة عليهم، ليسهل ابتلاع أملاكهم، وفرض السيادة عليهم، وأصحاب هذا المنحى يسارعون إليه غير آبهين بأرواح الأبرياء، ولا بهدر الثروات، ولا بكبت الحريات، وحجب مسار الحياة الكريمة عن درب كثير من الأبرياء الضعفاء، بخلاف منهج السلف الصالح من أمراء المسلمين، الذين قال سيدنا وإياهم الخليفة الأول أبو بكر الصديق، رضي الله عنه، عن ذلك: «الضعيف فيكم قوي عندي، حتى آخذ الحق له، والقوي فيكم، ضعيف عندي حتى آخذ الحق منه، إن شاء الله» وفي رسالة عمر المشهورة، لأبي موسى الأشعري: «آسِ بين الناس في وجهك وعدلك ومجلسك، حتى لا يطمع شريف في حيفك، ولا يبأس ضعيف من عدلك». (2)

وتجاوباً مع هذه القيم والمبادئ أرسى الإسلام قواعد لإحقاق الحق، ودحض الباطل، راعى فيها احترام كرامة الإنسان وحريته وحقوقه المشروعة، في حفظ دمه، وماله، وعرضه، والقرآن الكريم لما أخبر عن إكرام الله الإنسان، لم يشترط لذلك ديناً أو عشيرة أو جنساً، بل أطلق اللفظ بما يفيد العموم، فقال عز وجل: {وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ في الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلاً} (الإسراء: 70) والتطبيقات العملية لهذا المبدأ وجدت في واقع المسلمين،

<sup>1-</sup> صحيح مسلم ، كتاب الجهاد والسبر، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث...

<sup>2-</sup> الفقه الإسلامي وأدلته، وهبة الزحيلي، 8/ 6208

حين أحسنوا تطبيق الإسلام، وتبني شريعته وقيمه وأخلاقه، فالرسول، صلى الله عليه وسلم، بعد الانتهاء من غزوة بدر الكبرى، أمر بدفن قتلى الأعداء، ولم يبق جثثهم لتتعفن في العراء أو للحيوانات المفترسة.

وأبقى الإسلام لأعدائه مجالات رحبة للخروج من كوابيس ظلامهم وظلمهم، سلماً وطواعية، أما حين يكون منهم الإصرار على الغطرسة، وتجاهل الحق والتشبث بالباطل، فلا مناص وقتئذ من خوض المعارك الطاحنة معهم، والإسلام يحرص على تحقيق السلم العام للبشر، وبهذا الصدد يقول عز وجل: {وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكِّلْ عَلَى اللّهِ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ } (الأنفاراة) وأمر رب العالمين رسوله صلى الله عليه وسلم، إمام المسلمين وأسوتهم، بنبذ العهود إلى أصحابها عند الخوف من خيانتهم، قبل الشروع بنقضها من طرفه، ومباغتتهم بذلك، فقال تعالى: {وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَواء إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الخَائِئِينَ } (الأنفار: 83)

حين كان الأسرى من الأعداء يقعون في أيدي المسلمين، كان المسلمون يحترمون إنسانيتهم وكرامتهم، ويوفرون لهم ما يحتاجون إليه من طعام وشراب ودواء، وأي أمور تلزم بقاءهم، فالله عز وجل مدح المؤمنين لتحليهم بصفات، منها أنهم يطعمون الأسير، فقال عز وجل: {وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً} (الإسان: 8) فقد جمع الله في هذه الآية الكريمة أصنافاً ثلاثة، الأول والثاني من المسلمين غالباً، أما الثالث وهو الأسير، فلم يكن لدى المسلمين أسرى إلا من الكفار، وإن كانت السورة مكية ، إلا أن العبرة بعموم اللفظ كما هو معلوم، وقد نقل ابن كثير، عن ابن عباس، أنها في الفرس من المشركين، وساق قصة أسارى بدر، وهؤلاء الأسارى بعد وقوعهم في

الأسر لـم يبـق لهـم حـول ولا طـول، فلـم يبـق إلا الإحسـان إليهـم.

وهـذا مـن محاسـن الإسـلام وسـمو تعاليمـه، وإن العالـم كلـه اليـوم لفي حاجـة إلى معرفــة هــذه التعاليــم السَّــماوية السـامية، حــتى مــع أعدائــه. (١)

ومـن النمـاذج الواقعيـة مـن سـيرة النـبي، صـلي اللـه عليـه وسـلمر، عـلي حسـن معاملة الأسرى، ما كان منه عليه الصلاة والسلام، مع ثمامة بن أثال الحنفي، فعن أني هُرَيْرَةَ، رضى الله عنه، قال: ( بَعَثَ النبي، صلى الله عليه وسلم، خَيْلًا قِبَلَ نَجْدِ، فَجَاءَتْ برَجُل من بَنِي حَنِيفَ ةَ، يُقَـالُ لـه ثُمَامَـةُ بـن أُثَـالِ، فَرَبَطُـوهُ بسَـارِيَةٍ مـن سَـوَارِي الْمَسْجِدِ، فَخَـرَجَ إليه النبي، صلى الله عليه وسلم، فقال: ما عِنْدَكَ يا ثُمَامَةُ؟ فقال: عِنْدِي خَيْرٌ يا محمد، إن تَقْتُلْنِي تَقْتُلْ ذَا دَمٍ ، وَإِنْ تُنْعِـمْ تُنْعِـمْ على شَاكِرِ، وَإِنْ كُنْتَ تُرِيـدُ الْمَالَ، فَسَلْ منه ما شِـئْتَ، فَتُركَ حتى كان الْغَدُ، ثُمَّ قال له: ما عِنْدَكَ يا ثُمَامَةُ؟ قال: ما قلت لك، إن تُنْعِمْ تُنْعِمْ على شَاكر، فَتَرَكَهُ حتى كان بَعْدَ الْغَد، فقال: ما عنْدَكَ يا ثُمَامَةُ؟ فقال: عنْدي ما قلت لك، فقال: أَطْلِقُوا نجل ثُمَامَةَ، فَانْطَلَقَ إلى نخل قَريبِ من الْمَسْجِدِ، فَاغْتَسَلَ، ثُمَّ دخل الْمَسْجِدَ، فقال: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلا اللـه، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رسول اللَّهِ، يا محمد، واللـه ما كان على الأرض وَجْـهٌ أَبْغَـضَ إلى مـن وَجْهـكَ؛ فَقَـدْ أَصْبَحَ وَجْهُـكَ أَحَـبَّ الْوُجُـوهِ إلى، واللـه ما كان من دِينِ أَبْغَـضَ إلي من دِينِـكَ، فَأَصْبَحَ دِينُـكَ أَحَـبَّ الدِّينِ إلي، والله ما كان من بَلَـدِ أَبْغَضُ إلى من بَلَدِكَ، فَأَصْبَحَ بَلَدُكَ أَحَبَّ الْبِلَادِ إلى، وَإِنَّ خَيْلَكَ أَخَذَتْنِي وأنا أُربِدُ الْعُمْرَةَ، فَمَاذَا تَرَى؟ فَبَشَّرَهُ رسول اللَّه، صلى الله عليه وسلم، وَأَمَرَهُ أَنْ يَعْتَمرَ، فلما قَدمَ مَكَّةَ، قَالَ لَهُ قَائِلٌ: صَبَوْتَ؟! قَالَ: لَا، وَلَكِنْ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّدِ رَسُولَ اللَّهِ، صلى الله عليه وسلم، ولا والله لَا يَأْتِيكُـمْ مِن الْيَمَامَـةِ حَبَّـةُ حِنْطَـةٍ حـتى يَـأْذَنَ فيهـا النـبى، صـلى اللـه عليه وسـلم ) (2)

<sup>1-</sup> أضواء البيان 8/ 394 - 395.

<sup>2-</sup> صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب وفد بني حنيفة وحديث ثمامه بن أثال.

### محاكمـة الجنايـات المقترفـة اليـوم عـلى مـرأى العـالم ومسـمعه:

مع تطور الحياة وسبلها واتساع نطاق محاربة التمييز العنصري والمناداة بحقوق الإنسان، يفترض أن تتقلص الجنايات، وبخاصة العامة منها والدولية، إلا أن المشاهد والملموس -وللأسف الشديد- أن الإبادة الجماعية لهذه الشريحة من الناس، أو الطائفة، ما زالت تقع هنا وهناك، ويُغطى عليها بسواتر مانعة من النقد، إذا كان مقترف الجرائم يتمتع بحماية نافذة، فكم من جريمة نكراء اقترفت، ووقف العالم برمته ضدها، إلا صوتاً نشازاً يتمتع بحق الرفض، مما يجعل العالم بأسره يعود بخفي حنين، والجناة يعودون لاقتراف مزيد من الجرائم، ضد الأطفال والنساء وكبار السن، وضد مقدسات غيرهم وأشجارهم ومنازلهم وأراضيهم، حتى إن قرارات متغطرسة تصدر من أصحاب نفوذ عالمي، تنزع أملاكاً عامة من أناس، وتمنحها هبة لآخرين، دون وجه حق، سوى الانطلاق من نظرة عنصرية، وفكر عدواني بغيض.

ويبدو أن الشعار العنصري العدواني: "قَتْلُ امريً في غابةٍ، جريمةٌ لا تُغتَفر، وقتل شعبٍ آمنٍ، مسأَلةٌ فيها نظر" ما زال حاضراً في أذهان مخططي انتهاكات حقوق الإنسان ومنفذيها، ونهب خيرات الأمم، والتسلط على الشعوب، التي ما عاد يمارسها أفراد وجماعات صغيرة منبوذة فحسب، بل صارت تتبناها دول تزعم أنها عصرية وحضارية، وبالغة في الرقي المادي شأواً عظيماً.

وعند الحديث عن محاكمات دولية وعالمية لمرتكبي جرائم فظيعة ضد الشعوب، ينبغي أن نبين أننا كمسلمين نساند كل من يسند الحق، ويبطل الباطل، فنحن أولى الناس بالحرص على مثل هذه القيم النبيلة، وقد أبدى رسولنا الأعظم،

صلى الله عليه وسلم، حرصه على الامتثال للمكارم والقيم التي تعظم الحرمات، فلما خَرَجَ رسول اللَّهِ، صلى الله عليه وسلم، زَمَنَ الْحُدَيْبِيَةِ ... حتى إذا كان بِالثَّنِيَّةِ الـتي يُهْبَـطُ عليهـم منهـا، بَرَكَـتْ بِـهِ رَاحِلَتُـهُ، فقـال النـاس: حَـلْ حَـلْ فَأَلَحَّـتْ، فَقَالُـوا: خَـلَأَتْ الْقَصْـوَاءُ، خَـلَأَتْ الْقَصْـوَاءُ، فقـال النـبي، صـلى اللـه عليـه وسـلم: (مـا خَـلَأَتْ الْقَصْـوَاءُ ومـا ذَاكَ لهـا بخُلُـق، وَلَكِـنْ حَبَسَـهَا حَابِـسُ الْفِيـل، ثُـمَّ قـال: وَالَّـذِي نَفْسِي بِيـده، لَا يسـألوني خُطَّـةً يُعَظِّمُـونَ فيهـا حُرُمَـات اللَّـه، إلا أَعْطَيْتُهُــمْ إيَّاهَـا...) (\*) وإلى جانب بيان مساندة الانتصار للحق أيا كان ذلك، فالواجب يقتضى أن نخوض مع المجرمين معارك على كل الأصعدة، لدحر باطلهم، ودحض حججهم، ونصرة المستضعفين في الأرض، بما يتماشى مع المبادئ والقيم النبيلة التي يدعو إليها ديننا الحنيف، الذي من صلبه الانتصار للحق، وزهق الباطل، ونصرة الضعيف، ومنع الغطرسة والاضطهاد، والسرقات صغيرها وكبيرها، وقطع دابر الظلم، الذي حرمه الله على نفسه، وجعله بين خلقه محرماً، وتوعد مقترفيه، فقال عز وجل في خاتمة سورة الشعراء: {هَـلْ أُنبِّئُكُـمْ عَـلَى مَـن تَـنَزَّلُ الشَّـيَاطِينُ \* تَـنَزَّلُ عَـلَى كُلِّ أَفَّاكِ أَثِيـمِ \* يُلْقُـونَ السَّـمْعَ وَأَكْثَرُهُ مْ كَاذِبُونَ \* وَالشُّعَرَاء يَتَّبِعُهُ مُ الْغَاوُونَ \* أَلَمْ تَرَ أَنَّهُ مْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُ وَنَ \* وَأَنَّهُ مْ يَقُولُـونَ مَـا لَا يَفْعَلُـونَ\* إِلَّا الَّذيـنَ آمَنُـوا وَعَملُـوا الصَّالحَـات وَذَكَـرُوا اللَّـهَ كَثيراً وَانتَـصَرُوا مـن بَعْـدِ مَـا ظُلِمُـوا وَسَـيَعْلَمُ الَّذِيـنَ ظَلَمُـوا أَيَّ مُنقَلَـب يَنقَلِبُـونَ} (الشعراء: 221- 227)

<sup>\*</sup> صحيح البخاري، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط.



# هَلْ مِن مُّدَّكِرٍ؟؟

الشيخ إبراهيم خليل عوض الله رئيس التحرير

السوي من يتعظ بغيره، ولا ينتظر ليستخلص العبر مما يصيبه، وقد روي عن عَبْد الله بن مَسْعُودِ قوله: (...السَّعِيدُ من وُعِظَ بغَيْره)(\*)

وتعرض القرآن الكريم في كثير من آياته إلى الحث على الاتعاظ بالآيات الربانية، الكونية منها، والحالّة بالخلق، وعاقبة أمرهم، وبخاصة عند التعقيب على القصص والأخبار التي تم سردها لغاية الاعتبار والاتعاظ، لكن كثيراً من الناس لا يؤمنون، وبعضهم التي تم سردها لغاية الاعتبار والاتعاظ، لكن كثيراً من الناس لا يؤمنون، وبعضهم لا يعقلون، أو يتجاهلون، وفي سورة القمر دون سواها من السور القرآنية تكرر طرح سؤال بنص: {فَهَلْ مِن مُدِّكِرٍ؟} في ست آيات منها، جاء هذا السؤال في أربع منها تعقيباً على الإخبار بتيسير القرآن للذكر، وذلك في عبارة تكرر ذكرها بالألفاظ والصياغة نفسها، ونصها: {وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ}، حيث تكرر ذكر هذه الآية القرآنية في سورة القمر في الآيات: (17، و22، و32، و40)، أما الآيتان الأخيرتان، فورد السؤال فيهما عن المدكر، تعقيباً على الإخبار عن ترك الله آية للاتعاظ، فقال تعالى: {وَلَقَد تَرَكُنَاها أَمْا لَا مَن مُدَّكِرٍ} (القمر: 15)، والأخرى جاء السؤال فيها عن المدكر، بعد الإخبار عن قراد عن آيةً فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ} (القمر: 15)، والأخرى جاء السؤال فيها عن المدكر، بعد الإخبار عن

أ صحيح مسلم، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه ...

### المدكر:

جاء في التفسير الكبير للرازي، أن {مُّدَّكِرٍ} مفتعل من ذكر يذكر، وأصله مذتكر، ولما كان مخرج الذال قريباً من مخرج التاء، والحروف متقاربة المخرج يصعب النطق بها على التوالي، ولهذا إذا نظرت إلى الذال مع التاء عند النطق، تقرب الذال من أن تصير تاء، والتاء تقرب من أن تصير دالاً، فجعل التاء دالاً، ثم أدغمت الدال فيها، ومن اللغويين من يقول في مدكر مذدكر، فيقلب التاء، ولا يدغم، ولكل وجهة، والمدكر المعتبر المتفكر، وفي قوله تعالى: {مُّدَّكِرٍ} إما إشارة إلى ما في قوله: {ألَّسْتُ بِرَبُّكُمْ قَالُواْ بَلَى} (الأعراف: 172)، أي هل من يتذكر تلك الحالة؟ وإما إلى وضوح الأمر، كأنه حصل للكل آيات الله ونسوها، فهل من يتذكر شيئاً منها؟ وقوله تعالى: {فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ} إشارة إلى أن الأمر من جانب الرسل قد تم، ولم يبق إلا جانب المرسل إليهم، بأن كانوا منذرين متفكرين يهتدون بفضل الله، فهل من مدكر مهتد؟ (1)

### تيسير القرآن للذكر:

من آيات سورة القمر التي ورد فيها سؤال: {فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ؟} قوله عز وجل: {وَلَقَدْ مَن آيات سورة القمر التي ورد فيها سؤال: {فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ؟} قوله عز وجل: {وَلَقَدْ يَسَرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ}، وتفسيره كما جاء في التسهيل لعلوم التنزيل أي يسرناه للحفظ، وهـذا معلوم بالمشاهدة، فإنه يحفظه الأطفال الصغار وغيرهم، حفظاً بالغاً، بخلاف غيره من الكتب، وقد روى أنه لم يحفظ شيء من كتب الله عن ظهر قلب إلا القرآن، وقيل: معنى الآية سهلناه للفهم والاتعاظ به؛ لما تضمن من البراهين والحكم البليغة، وإنما كرر هذه الآية البليغة، وقوله: {فذوقوا عذاي ونذر} لينبه السامع عند كل قصة، فيعتبر بها، إذ كل قصة من القصص التي ذكرت عبرة

<sup>1.</sup> التفسير الكبير: 29/ 37.

<sup>2.</sup> التسهيل لعلوم التنزيل:4/ 81.

وموعظة، فختم كل واحدة بما يوقظ السامع من الوعيد في قوله تعالى: {فكيف كان عذايي ونذر} ومن الملاطفة، في قوله: {وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ} أَنْ الاتعاظ بالآيات الربانية:

عني القرآن الكريم أيما عناية بتذكير الخلق بالآيات الربانية ، للاتعاظ بها ، كما في قوله عز وجل: {إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِّمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ } (مود:103) ، وقوله تعالى: {إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ } (العجر:77)

وفي سورة النحل عدد من الآيات القرآنية المحفزة للتدبر والاتعاظ في آيات الله الكونية، حيث يقول جل شأنه: {هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ \* يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ}(النحل:10- 11)

لَمَّا قَرَّرَ اللَّهُ تَعَالَى الِاسْتِدْلَالَ عَلَى وُجُودِ الصَّانِعِ الْحَكِيمِ بِعَجَائِبَ أَحْوَالِ الْحَيَوَانَاتِ، أَتْبَعَهُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ بِذِكْرِ الِاسْتِدْلَالِ عَلَى وُجُودِ الصَّانِعِ الْحَكِيمِ بِعَجَائِبَ الْحَيَوَانَاتِ، أَتْبَعَهُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ بِذِكْرِ الِاسْتِدْلَالِ عَلَى وُجُودِ الصَّانِعِ الْحَكِيمِ بِعَجَائِبَ الْحَيَوَانَاتِ، أَتْبَعَهُ وَقُولُهُ: {فِيهِ تُسِيمُونَ} أَيْ فِي الشَّجَرِ تَرْعُونَ مَوَاشِيكُمْ. (3)

<sup>1-</sup> التسهيل لعلوم التنزيل 2/ 324

<sup>2-</sup> السمرقندي،2/ 634، والبغوي،3/ 557.

<sup>3-</sup> التفسير الكبير، للرازى: 19/ 176.

### المتعظون:

هناك آيات قرآنية عديدة نبهت إلى آيات الله التي يتعظ بها الذين يعقلون والذاكرون، والسامعون والمتفكرون والعالمون، منها أربع أخرى في سورة النحل غير آنفة الذكر، فيقول تعالى: {وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالْنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالْنُّجُومُ مُسَخَّرَاتُ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ}(النحل:12)

ويقـول عـز وجل: {وَمَا ذَرَأَ لَكُـمْ فِي الأَرْضِ مُخْتَلِفاً أَلْوَائُـهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَـةً لِّقَـوْمٍ يَدْكَرُونَ} (النحل: 13)، ويقـول تعـالى: {وَاللّـهُ أَنـزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَـةً لِّقَـوْمٍ يَسْمَعُونَ} (النحل: 55)، ويقـول جـل ذكـره: {ثُـمَّ كُلِي مِـن كُلِّ الثَّمَـرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّـكِ ذُلُـلاً يَخْـرُجُ مِـن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِـفٌ أَلْوَانُـهُ فِيـهِ شِـفَاء لِلنَّـاسِ إِنَّ فِي فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّـكِ ذُلُـلاً يَخْـرُجُ مِـن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِـفٌ أَلْوَانُـهُ فِيـهِ شِـفَاء لِلنَّـاسِ إِنَّ فِي فَلِكَ لاَيَةً لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ} (النحل: 63)، وفي سـورة النمـل يقـول تعالى: {فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَـةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ} (النمل: 52)، وفي سـورة سبأ يقـول عـز وجـل: {أَفَلَـمْ يَـرَوْا فَلُمْ مِـرَوْا إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ} (النمل: 52)، وفي سـورة سبأ يقـول عـز وجـل: {أَفَلَـمْ يَـرَوْا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّـنَ السَّـمَاءِ وَالْأَرْضِ إِن نَّشَأْ نَخْسِفْ بِهِمُ الْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَبْدٍ مُّنِيبٍ} (سبأ: 9)

### أكثرية معرضة عن الاستذكار بالآيات:

تكررت في سورة الشعراء الإشارة الصريحة إلى إعراض أكثرية الناس عن الإيمان بالآيات الربانية، فذُكر قوله تعالى: {إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوَّمِنِينَ} في ثماني آيات منها، هي: الآية: 8، و67، و103، و121، و158، و158، و174، و190)

وكانت الآية المشار إليها باسم الإشارة {ذلك} في هذه الآيات الكريمة يعود إلى ما أنزله الله عز وجل من عذاب، أو إهلاك لبعض الأقوام والأمم السابقة. وقوله عز وجل: {وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ} المتكرر في هذه الآيات الثماني تأكد

### هَلْ مِنْ مُّدَّكر؟

خبره ومعناه في آيات قرآنية أخرى، منها قوله تعالى: {وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ} (الأنعام:116)، وفي الجدول الآتي إشارة إلى آيات وصفت أكثر الناس بأنهم لا يعلمون، ولا يشكرون، ولا يؤمنون، وأَبَى أَكْثَرهمُ إِلاَّ كُفُوراً، وَمَا أَكْثَرهمُ بِمُؤْمِنِينَ:

توزيع وصف أكثر الناس حسب الوصف والسورة والآية والتكرار

| توريع وصف احر الناس حسب الوصف والسورة والآية والتكرار |           |         |                                                         |        |
|-------------------------------------------------------|-----------|---------|---------------------------------------------------------|--------|
| المجموع                                               | رقم الآية | السورة  | الصفة                                                   | الرقمر |
|                                                       | 187       | الأعراف | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .1     |
|                                                       | 21        | يوسف    | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .2     |
|                                                       | 40        | يوسف    | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .3     |
|                                                       | 68        | يوسف    | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .4     |
|                                                       | 38        | النحل   | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .5     |
|                                                       | 6         | الرومر  | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .6     |
|                                                       | 30        | الرومر  | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .7     |
|                                                       | 28        | سبأ     | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .8     |
|                                                       | 36        | سبأ     | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .9     |
|                                                       | 57        | غافر    | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .10    |
| 11                                                    | 26        | الجاثية | {وَلَكِنَّ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}           | .11    |
|                                                       | 243       | البقرة  | {وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ}           | .12    |
|                                                       | 38        | يوسف    | {وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ}           | .13    |
| 3                                                     | 61        | غافر    | { وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ }         | .14    |
|                                                       | 17        | هود     | {وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ}          | .15    |
|                                                       | 1         | الرعد   | {وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ}          | .16    |
| 3                                                     | 59        | غافر    | {وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ}          | .17    |
|                                                       | 89        | الإسراء | {فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً}             | .18    |
| 2                                                     | 50        | الفرقان | {فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوراً}             | .19    |
| 1                                                     | 103       | يوسف    | {وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ} | .20    |
| 20                                                    | المجموع   |         |                                                         |        |

يلاحظ المتدبر في معطيات هذا الجدول، أن القرآن الكريم وصف أكثر الناس بأنهم لا يعلمون في ثلاث آيات، ولا يؤمنون في بأنهم لا يعلمون في ثلاث آيات، ولا يؤمنون في ثلاث أخرى كذلك، وعبارة {فَاَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً} ذكرت في سورتين، وهما الإسراء والفرقان، وعبارة: {وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ} ذكرت مرة واحدة، وذلك في سورة يوسف.

كما يلاحظ أن سورة يوسف حظيت بالذكر الأكثر لهذه الصفات، حيث ذكر 25 % من المذكورات فيها، أي خمس آيات من بين العشرين المشار إليها في الجدول أعلاه، كما أن سورة غافر ذكرت فيها ثلاث من تلك الصفات في ثلاث آيات منها.

### الحكمة من تقنين إنزال الآيات المرسلة للخلق:

نبه القرآن الكريم إلى علة رفض الاستجابة لطلب الآيات من قبل بعض الناس، فقال عـز وجل:{وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَن كَـذَّبَ بِهَا الأَوَّلُـونَ وَآتَيْنَا ثَمُـودَ النَّاقَـةَ مُبْـصِرَةً فَظَلَمُـواْ بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفاً} (الإسراء: 59)

جاء في التسهيل لعلوم التنزيل أن الآيات هنا يراد بها التي يقترحها الكفار، فإذا رأوها، ولم يؤمنوا؛ أهلكهم الله، وسبب الآية أن قريشاً اقترحوا على رسول الله، صلى الله عليه وسلم، أن يجعل لهم الصفا ذهباً، فأخبر الله أنه لم يفعل ذلك لئلا يكذبوا فيهلكوا، وعبر بالمنع عن ترك ذلك، و(أن نرسل)، في موضع نصب، و(أن كذب) في موضع رفع، ثم ذكر ناقة ثمود تنبيهاً على ذلك؛ لأنهم اقترحوها وكانت سبب هلاكهم، ومعنى (مبصرة) بينة، واضحة الدلالة، {وما نرسل بالآيات إلا تخويفاً} إن أراد بالآيات هنا المقترحة، فالمعنى أنه يرسل بها تخويفاً من العاجل، وهو الإهلاك، وإن أراد فيؤمن، وقيل: المقترحة، فالمعنى أنه يرسل بها تخويفاً من عذاب الآخرة، ليراها الكافر المعجزات غير المقترحة، فالمعنى أنه يرسل بها تخويفاً من عذاب الآخرة، ليراها الكافر

<sup>\*</sup> التسهيل لعلوم التنزيل: 2/ 174.

#### خاتمة:

بعـد هـذا العـرض لبعـض جوانـب مسـألة اسـتثارة العقـول للتفكـر بالآيـات، بهـدف الوصول إلى الحقائق الإيمانية الدامغة، يبقى السؤال الذي طرح مع نزول القرآن الكريم معروضاً: {فهل من مدكر؟!} يعلى الحقائق والمجريات، ويفكر في الظواهر الكونية، والأحوال المناخية، والتقلبات التي يشهدها الكون، والزمان الذي تتقلب فيه الأحوال والظروف، للوصول إلى معززات للإيمان، ومضمدات للجراح، ودواع لليقين بقدرة الله جل في علاه، خالق الكون، ومدبر شأنه، ومسير الأمور، وهو بيده سبحانه ذلك دون سواه، فأمره بين الكاف والنون، فإذا أراد أمراً قال له: كن فيكون، ولا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، يقلب الليل والنهار، يـؤتي الملـك مـن يشـاء، وينزعـه ممـن يشـاء، وهـو القائـل جـل في علاه: {للَّهِ مُلْـكُ السَّـمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُـقُ مَا يَشَاءُ يَهَـبُ لِمَـنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَـبُ لِمَـن يَشَاءُ الذُّكُورَ} (الشورى:49)، وآياته الكونية مستمرة في الوجود، مثلما آياته القرآنية، التي أنزلها على قلب نبيه محمد، صلى الله عليه وسلم، وتكفل بحفظها، مصداقاً لقوله عز وجل: {إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَـهُ لَحَافِظُونَ} (الحجر: 9)، وستبقى الآيات القرآنيـة مـع الآيـات الكونيـة المتعاقبة مفتوحة للتدبر والتفكير واستخلاص العبر، من قبل المدكرين، والمؤمنين، والعالمين، وأولى الألباب وأصحاب الأسماع والعيون المبصرة، والقلوب الخاشعة اليقظة. والمتدبر في الآيات القرآنية التي تضمنت ذكراً أو إشارة إلى الآيات الربانية في خلقه، يلاحظ أن القرآن يهدف من وراء ذلك إلى الاستدلال على عظمة الخالق سبحانه، وقدرته، وتفرده في الخلق وحياتهم، ومماتهم، والتحكم بأقدارهم، ومثلما أن الآيات باهرة في الخلق والتكوين، فهي جلية واضحة أيضاً في تصريف الأمور وتدبيرها، فالله الذي يجري السحاب، وينزل المطر، ويقلب الليل والنهار بأمره وقدرته وحكمته، فإنه سبحانه كذلك يملي للظالم حتى إذا أخذه؛ فإنه يأخذه أخذ عزيز مقتدر، فهذا فرعون، وذاك قارون، وتلك عاد وثمود، وما لحقهم من اللات والعزى، وتطهير الكعبة المشرفة منهما، فإنه سبحانه قادر على أن يجعلها زلزلة وصيحة، كما جعلها من قبل، والله قادر على قلب الأحوال من قوة إلى ضعف، والعكس، فها هي آيات الله في الكون من هذا القبيل واضحة للعيان، فكم من أناس تبجحوا وتغطرسوا، وقالوا للأرض اهتزي ما عليك أحد مثلي، وإذا بهم بين ليلة وضحاها مكبلين وراء قضبان، أو مرتجفين أمام فيروس اقتحم أبدانهم، فارتفعت حرارتهم، وبعضهم هزم أمام مخلوق لم يقدر له الله أن يرى بالعين المجردة.

والنتيجة المرجوة من هذا التدبر والإدكار تتلخص بالآق:

1. تعزيز الإيمان بقدرة الله على تسيير الأمور، وتقليبها، وتغيير الأحوال، فدوام الحال
 من المحال، وظلام الليل، يتبعه فجر النهار.

2. توثيق عرى الأمل بالله، في الأحول كلها، حتى لا يساور المؤمن إحباط ولا يأس، وهو يؤمن بأن الأيام دول، {إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ} (آل عمران: 140) فلن تستحوذ الهزائم على حاضرنا ومستقبلنا، والنصر لا محالة قادم قادم، وظلام الليل سينجلي، بقدرة من بيده ملكوت كل شيء، وهو يجير، ولا يجار عليه، فسبحانه رب العزة وتعالى عما بصفون.



# 

الشيخ يسري عيدة مساعد مفتي دائرة إفتاء محافظة الخليل

الحمد لله الذي وعد نبيّه بأن تكون أمّتُه أكثرَ الأمم عدداً يوم القيامة، ونعوذ بالله أن نكون من الكثرة التي هي غثاء كغثاء السيل، ومن الكثير الذين حق عليهم العذاب، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا وحبيبنا محمد، الذي حتّ أمته على التكاثر، ليكاثر بهم الأمم يوم القيامة، صلى الله عليه وسلم، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فالقلّة والكثرة مصطلحان متضادّان، وقبل الحديث عن موقف القرآن الكريم، والسنتة المطهرة منهما، حريّ بنا أن نبيّن معناهما أوّلاً.

القِلّة في اللغة: مشتقة من القليل، وهو الشيء اليسير، والقِلة خلاف الكثرة، والكثرة مشتقة من الكثير، وهي في مقابل القِلّة، فالكثرة نقيضُ القلّة، فالشيء الكثير بمعنى غير القليل، والقِلّة والكثرة تستعملان في الأعداد، كما أن العِظَم والصَّغَر اللّخر(۱). يُستعملان في الأجسام، ثمّ يُستعار كل واحد من الكثرة والعِظَم ومن القِلّة والصَّغَر للآخر(۱).

وقد يُكنّى بالقِلّة عن الذّلّة، ومن ذلك: قول الله تعالى: {وَاذْكُرُوا إِذْ كُنْتُمْ قَلِيلاً فَكَثَّرَكُمْ } (الأعراف:86)، ويُكنّى بها أحياناً عن العِزّة، ومنه قول الله تعالى: {وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ } (سابنا:13)، فكل ما يَعِز يَقِلٌ وجوده(2).

<sup>1-</sup> ابـن منظـور، لسـان العـرب 1/ 563.ابـن سـيده، المحكـم والمحيـط الأعظـم، 6/ 129.الزبيـدي، تـاج العـروس، 30/ 273. والأصبهـاني، المفـردات في غريـب القـرآن، ص 410.

<sup>2-</sup> الأصبهاني، المفردات في غريب القرآن، ص 410 .

وقد تكلم القرآن الكريم في كثير من آياته عن القلة والكثرة، ما بين مدح وذمّ (١)، وكانت السّمة الغالبة ذمُّ الكثرة، ومدح القِلّة، ومدح الكثرة في بعض المواطن، وذمّ القِلّة في حالات أخرى.

### ذه الكثرة:

فالناظر والمتأمل في كتاب الله تعالى، يجد أن الكثرة ليست المعيار والميزان الـذي يُعتمـد عليـه في تحديـد الحـق والصـواب في جوانـب الديـن والدنيـا، فقـد جـاء الحديـث عـن الكـثرة المذمومـة في القـرآن الكريـم، في معـرض الـذمّر والإنـكار، سـواء أكان ذلـك عـلى سـبيل البيــان، حيــث إنّ كثـيراً مـن النــاس يضلّــون بأهوائهــمر بغــير علــمر، أو بيــان أنّ كثــيراً من الناس عن آيات الله غافلون، أو بيان دعوى الأقوام أنَّهم لا يفقهون كثيراً مما يقوله الأنبياء والمرسلون، عليهم السلام، وصدود كثير من الناس عن الطريق القويم، وأنّ كثيراً من عاد وثمودَ هلكوا بذنوبهم، وأنّ كثيراً منهم بلقاء ربّهم كافرون، وبيان طبيعـة أكـثر النـاس مـن أنهـم لا يعلمـون، ولا يعقلـون، ولا يسـمعون، ولا يؤمنـون باللـه إلا وهــم مشركــون، وأنّ المــرء لــو أطــاع أكــثر مــن في الأرض لأضلــوه عــن ســبيل اللــه، وأنّ كثــيراً مـن الخلطـاء يبغـي بعضهـمر عـلي بعــض، إلا الذيـن آمنــوا وعملــوا الصالحــات، وبيــان أنّ أكثر أهل الكتاب لا عهد لهم، وأنّ كثيراً منهم فاسقون، وأنّ كثيراً منهم ساء ما كانوا يعملون، وأنّ كثيراً منهم عَمُوا وصمّوا، وبيان أنّ الكثرة المعادية لله تعالى لا تغنى عن أصحابها شيئاً، وأنّ الخبيث لا يساوي الطيّب، ولو أعجب الناسَ كثرةُ الخبيث (2).

<sup>1-</sup> الدكتور رمضان الغريب، سنّة الله في القلّة والكثرة في ضوء القرآن الكريـم وموقـف المسلمين منهـا بـين الوعـي والسـعي عـبر الانترنـت: www.islamtoday.net. أمينـة العزازمـة، القلـة والكـثرة في القـرآن الكريـم « دراسـة دلاليـة» ص62. توفيـق عـلي زبـادي، منهـج القـرآن الكريـم في مـدح القِلّـة وذمّ الكـثرة، 233.

<sup>2-</sup> المحع السابة،

ففي جانب الإيمان بالله تعالى وصحّة الاعتقاد، قال الله تعالى: {وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ} (يوسف: 103) . وقال الله تعالى: { وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ} (يوسف: 106) وقال الله تعالى: {وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ} (الأنعام: 116) وقال الله تعالى: {وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ الْأَوَّلِينَ} (الصافات: 71) .

وفي جانب الحق وقبوله، قال الله تعالى:{لَقَدْ جِئْنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرُكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُ ونَ} (الزخرف:78). وقال الله تعالى:{فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْـهُ إِنَّـهُ الْحَـقُّ مِنْ رَبِّـكَ وَلَكِـنَّ أَكْـثَرَ النَّـاسِ لا يُؤْمِنُـونَ} (هـود:17) .

وفي جانب القتال والدفاع، يقول الله تعالى:{وَلَنْ تُغْنِيَ عَنْكُمْ فِئَتُكُمْ شَيْئًا وَلَوْ كَـثُرَتْ وَأَنَّ اللَّـهَ مَـعَ الْمُؤْمِنِـينَ} (الأنفال:19) .

وفي جانب المعاملات، قال الله تعالى:{وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الخُلَطَاءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ مُ عَلَى بَعْضُهُمْ مُ عَلَى بَعْضُهُمْ مَا هُمْ إِلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمْ } (ص:24) .

وفي جانب الطيبات والخبائث، قال الله تعالى:{قُلْ لا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ} (المائدة:100).

وفي جانب الاتعاظ والاعتبار أمام الآيات والبراهين، قال الله تعالى: { إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَانَ أَكْثَرُهُمْ مُ مُؤْمِنِينَ } (الشعراء:8) .

### مدح الكثرة:

جاء مدح الكثرة في مواطن عدّة من الذِّكْر الحكيم ، منها:

امتنان الله سبحانه وتعالى على عباده بأنهم كانوا قِلّة فكثّرهم، فقد امتنّ الله بذلك على قوم نبي الله صالح، عليه السلام، قال الله تعالى: { وَاذْكُرُوا إِذْ كُنْتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ }

(الأعراف:86)، ورغبة النبي، صبلي الله عليه وسبلم، في الاستكثار من الخبير لو كان يعلم الغيب، قال الله تعالى: { قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنَىَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ} (الأعراف: 188)، أو عفو الله تعالى عن كثير من ذنوب عباده مِنّةً منه وفضلاً، قال الله تعالى: {وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ۖ وَيَعْفُ وِ عَنْ كَثِيرٍ} (الشورى:30)، أو الدعوة إلى كَـثرة الذكـر والتسـبيح للـه تعـالي، قـال اللـه تعـالي: {وَاذْكُـرُوا اللَّـهَ كَثـيرًا لَعَلَّكُـمْ تُفْلُحُـونَ} (الجمعة:10)، أو مِنَّة الله سبحانه وتعالى على عباده بالغيث الكثير، الذي يحيى به البلاد، ويغيث به العباد، ويُنشئ لهم منه جنّات من نخيلِ وأعنابِ، لهم فيها فوائد كثيرة، قـال اللـه تعـالى: {وَهُـوَ الَّـذِي أَرْسَـلَ الرِّيَاحَ بُـشْرًا بَيْنَ يَـدَيْ رَحْمَتِـهِ وَأَنْزَلْنَا مِـنَ السَّـمَاءِ مَـاءً طَهُ ورًا \* لِنُحْيِيَ بِهِ بَلْـدَةً مَيْتًا وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا \* وَلَقَـدْ صَرَّفْنَاهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكَّـرُوا فَـأَبَى أَكْثَرُ النَّـاسِ إِلَّا كُفُـورًا} (الفرقان: 48 - 50)، وأثر كثرة ذكر الله في حفظ المؤمنين، وتفريج كروبهم، وتيسير أمورهم، قال الله تعالى: {وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي \* هَارُونَ أَخِى \* اشْـدُدْ بِـهِ أَزْرِي \* وَأَشْرِكْـهُ فِي أَمْـرِي \* كَيْ نُسَـبِّحَكَ كَثِـيرًا \* وَنَذْكُــرَكَ كَثِـيرًا \* إِنَّـكَ كُنْـتَ بنَا بَصِيرًا \* قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤُلَكَ يَا مُوسَى} (طه: 29-36)، وامتنانه جلّ وعلا على عباده بالأنعام ومنافعها الكثيرة، قال الله تعالى: {وَإِنَّ لَكُمْرِ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مِمَّا في بُطُونِهَا وَلَكُمْر فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ} (المؤمنون: 21)، وبأن من يُـؤت الحكمـةَ فقـد أُوتِي خيراً كثيراً، قال الله تعالى:{يُـؤْتِي الْحِكْمَـةَ مَـنْ يَشَاءُ وَمَـنْ يُـؤْتَ الْحِكْمَـةَ فَقَـدْ أُوتِيَ خَـيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ} (البقرة: 269) .

### مدح القلة:

وفي المقابل، فقـد جـاء في آيـات عـدّة مـن كتاب الله سـبحانه وتعالى مـدحُ القِلّـة والثناء عليها، ممـا يدلُّ على أن المؤمن كثيرٌ بإيمانـه وإن كان وحيداً، قال الله تعالى عن الخليل إبراهيم، عليـه الصـلاة والسـلام: {إِنَّ إِبْرَاهِيـمَ كَانَ أُمَّـةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَـمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِـينَ} (النحل: 120).

فالقلّة المحمودة هي الخلاصة المصطفاة، والبقية المنتقاة، في كل زمان ومكان، والعملة القيّمة النادرة، أصحابها منصورون في كلّ زمان، أهل التقوى والإيمان والصبر والاختبار والشكر والرباط، لحمة واحدة، سابقون إلى الإيمان، ناصرون للحقّ لا يحيدون ولا يتقهقرون، هم الذين وإن قلّ عددهم، جَلَّ قدْرُهُم، فالأنبياء جميعاً، عليهم الصلاة والسلام، هم قادة الأمم، رغم أنَهم بين قومهم قِلّة، وأتباعهم مقارنة بغيرهم ممن كفر بهم قِلّة، والأزمنة المفضلة بين سائر الأزمنة قِلّة، والأماكن المقدسة مقارنة بغيرها قلّة، كنها قِلة شريفة، مفضلة على تلك الكثرة.

وفي جانب الإيمان والثبات عليه، قال الله تعالى: {ثُلَّهُ مِنَ الْأَوَّلِينَ \*وَقَلِيلٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ \*وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ} (الواقعة: 13-14). وقال الله تعالى عن نوح، عليه الصلاة والسلام: {وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ} (هود: 40). فهذه الآية تتحدث عن قلّة من آمن بدعوة نبي الله نوح، عليه السلام، رغم طول مدة دعوته لهم، وفي ذلك تسلية ومواساة للنبي محمد، صلى الله عليه وسلم، في بداية دعوته، وتذكيرٌ له صلى الله عليه وسلم، من خلال هذه الآيات التي تُذكّرُ بقلّة عدد من آمن مع الأنبياء من الأمم السابقة.

وفي جانب القتال، قال الله تعالى: {قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاقُو اللَّهِ كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ} (البقرة:249). وقال الله تعالى:{وَلَقَدْ وَئِلَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ} (البقرة:249). وقال الله تعالى:{وَلَقَدْ \* يُنظر: مدونة الدكتور أبو مروان عبر الإنترنت، القلّة الرائدة صفاتها، وسن الله فيها في القرآن الكريم.

نَصَرُكُمُ اللَّهُ بِبَدْدٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَةٌ فَاتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ} (العمان: 12). فالقلَّة العاملة في كلّ زمان هم المنصورون؛ لما حباهم الله سبحانه وتعالى من خصائص وصفات تؤهلهم للنصر والعرقة والتمكين، فيعوض الله سبحانه قِلّة عددهم بكثة يقينهم، وقوة اعتمادهم على الله وتوكلهم عليه سبحانه، وببذلهم وعطائهم وتضحيتهم، بما لا يقدمه غيرهم من الكثرة الخاملة، والمتأمل في كلّ آيات الذكر الحكيم التي تتحدث عن نصر المؤمنين في غزواتهم، وكذلك ما جاء في السنة المطهرة، يجد أنهم لم يبلغوا عدد العدو مطلقاً، وإنما كانوا دوماً أقلّ من عدد العدو بكثير، وفي موضع واحد فقط جاء الحديث عن الهزيمة، حينما اغترّ من اغترّ بكثرتهم، حيث قالوا: (لن نُغلبَ اليوم من قلّه في مَواطِنَ وقلّه في مَواطِنَ وقلّه على ذلك، قال الله تعالى: {لَقَدْ نَصَرُكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ وَلَيْمُ مُذْبِرِينَ} (التوبة: 25)،

وفي جانب علم الله سبحانه وتعالى، قال الله تعالى: {وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِيلًا } (الإسراء: 85)، فإن علم الله قليلًا أحيد سوى الله وإن كثرً، فهو في علم الله قليلٌ وفي جانب الشكر، قال الله تعالى: {اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ } (سأ: 13). فلو قارنا بين من يشكر الله، ومن لا يشكره على عظيم نعمه التي أنعم بها على عباده، التي لا تُعد ولا تحصى، كما قال المولى جلّ وعلا: {وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُحصى النا القلة القليلة من العباد من يشكرون، والكثرة الكاثرة غافلون، لا يشكرون ولا يحمدون.

روي أنه قال رَجلٌ عند عمر، رضي الله عنه: اللهم اجعلني من القليل، فقال عمر: ما هذا الذي تدعو به؟ فقال: إنّي سمعت الله يقول: {وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ} (سبأ: ١٦)، فأنا أدعو أن يجعلني من أولئك القليل، قال: فقال عمر: كلّ الناس أعلمُ من عمر (١٠). ذم القلة:

جاء ذمّر القلّة في مواطن عدة، منها:

ذَمَ القرآن الكريم من يشترون بآيات الله ثمناً قليلا، فقال الله تعالى:{وَلا تَشْتَرُوا بِعَهْدِ اللّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا إِنَّمَا عِنْدَ اللّهِ هُو خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ} (النحل:95) ، فالثمن الذي يُؤخذُ عِوضاً عن عهد الله هو ثمنٌ قليلٌ، حتى وإن كان كثيراً؛ لأنه مما يزول(2).

ومن ذلك؛ وصف متاع الدنيا بالقليل مهما كان كثيراً، قال الله تعالى: {وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَـذَا حَـلالٌ وَهَـذَا حَـرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَـلَى اللَّهِ الكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْـتَرُونَ عَـلَى اللَّهِ الْكَـذِبَ لا يُفْلِحُـونَ \* مَتَـاعٌ قَلِيـلٌ وَلَهُـمْ عَـذَابٌ أَلِيـمٌ } (النحل: 116-117) ، في التذكير بأن متاع الدنيا قليلٌ، فيه ترغيبٌ لمن ضاقت عليه الدنيا، بأن نعيم الدنيا قليلٌ، فيه ترغيبٌ لمن ضاقت عليه الدنيا، بأن نعيم الدنيا قليلًا ذائل، وإن تنعّم به من تنعّم، فهو إلى زوال، ولا يساوي من نعيم الآخرة شيئاً.

وَوُصِف متاعُ أَهل سبأ بالقِلّة بعد أن جحدوا نعمة الله تعالى، فقال: {فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَيْ أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِنْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَيْ أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِنْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَيْ أُكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِنْ طَالت، سِدْدٍ قَلِيلٍ إلى الله تعالى: {قَلِيلٍ لَيُصْبِحُنَّ نَادِمِينَ} (المؤمنون:40) ، ووُصف مكوث الناس في قال الله تعالى: {يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ الدنيا بأنه قليلٌ وقصير، بالنسبة إلى الآخرة، قال الله تعالى: {يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ الدنيا بأنه قليلٌ وقصير، بالنسبة إلى الآخرة، قال الله تعالى: {يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ المَنْ من طريقين مرسلين صحيحين، فيدور حكمه ما بين التصحيح والتحسين.

<sup>2-</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، 10/ 173.

بِحَمْدِهِ وَتَطُنُّونَ إِنْ لَبِشْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا} (الإسراء: 52) ، وكذلك ما جاء في وَصْف متاع الجاحدين، بحَمْدِه وَتَطُنُّ وَنَ إِنْ لَبِشْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا الله قليل، قال الله تعالى: {نُمَتَّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُهُمْ وطعام المجرمين وشرابهم، من أنه قليل، قال الله تعالى: إلى عَذَابٍ غَلِيظٍ القمان: 24) ، وما جاء في باب بيان قلّة شكر عموم الناس، قال الله تعالى: {قُل هُ وَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ } (الفلك: 23)، وما جاء في باب بيان قِلة من يؤمن من المدعوين لرسالات الأنبياء، وقلّة تذكرهم، قال الله تعالى: {وَمَا هُ وَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ } (الحاقة: 41-42). تعالى: {وَمَا هُ وَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ } (الحاقة: 41-42).

يظن كثيرٌ من الناس أن الكثرة هي معيار الحق والصواب، وأن القِلّة هي معيار العدول عن الصواب، وهذا غير صحيح؛ لأن الحقَّ وإن قَلَّ أثباعه، فهو قويٌّ وكثيرٌ ببراهينه وحججه لا بأتباعه، والباطل والخطأ وإن كان كثيراً، لا يجعله حقّاً وصواباً مهما ببراهينه وحججه لا بأتباعه، والباطل والخطأ وإن كان كثيراً، لا يجعله حقّاً وصواباً مهما كثر أتباعه (أ) ، وقد قال الله تعالى: {وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ إِنْ يُتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ} (الأسام: 116)، وقد صَحّ أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قال: (عُرضت عليّ الأمم، فجعل يَمُرُّ النبيُّ معه الرّجُلُ، والنبيّ معه الرّجُلان، والنبيّ معه الرّجُلان، والنبي ليس معه أحد) (3) ، وقال عليه الصلاة والسلام: (... وما والنبي معه الرّهَ والسيوداء في جِلد الثور الأسود، أو كالشعرة السوداء في جِلد الثور الأحمر) (4)، وقال صلى الله عليه وسلم: (إنما الناس كالإبل المائة، لا تكاد تجد فيها راحلة) (5)

<sup>- -</sup> ر... 2- الرّهط: وهو ما دون العشرة من الرجال، أي: من الثلاثة إلى التسعة. وقيل: ما دون الأربعين. الشربيني، السراج المنير، 4/ 195.

<sup>3-</sup> صحيح البخاري،كِتَابُ الطِّبِّ،بَابُ مَنْ لَمْ يَرْق .

<sup>4-</sup> صحيح البخاري، كتاب الرقاق، بَابُ كيف الحشر.

<sup>5-</sup> صحيح البخاري، كتاب الرِّقاق، بَابُ رَفْعِ الأَمَانَةِ.

فها هم أنبياء الله جل وعَلا، يأتون في قِلّة من الأتباع، ومنهم من لا تابع له، مع أنهم على الحق والصواب، فلم يكن ذلك نقصاً في نبوّاتهم ورسالاتهم، ولم تكن كثرة خصومهم ومخالفيهم دليلاً على أنهم على الحقّ، ولم تمنعهم من كونهم على الباطل والضلال، وعلى رأس هؤلاء فرعون، الذي قال الله تعالى في حقّه: {يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ أَلنَّارَ وَبِئُسَ الْورْدُ المَوْرُودُ} (هود:88).

فلـم تكُـن القِلّـة في الأتباع أو المـال مانعـة الأنبياء عـن وصفهـم مـن أنهـم أهـل الحـق والطريـق القويـم، الذيـن اسـتحقوا الثـواب والنـصر والغلبـة والتمكين، بالرغـم مـن كـثرة الخصـوم والمعانديـن، قـال اللـه تعـالى: {وَنُرِيـدُ أَنْ نَمُـنَّ عَـلَى الَّذِيـنَ اسْـتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُـمْ أَئِمَّـةً وَنَجْعَلَهُـمُ الْوَارِثِينَ} (القصص:5) ، وقـال اللـه تعـالى: {وَاذْكُـرُوا إِذْ أَنْتُـمْ قَلِيـلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيَّدَكُمْ بِنَـصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِـنَ الطَيِّبَـاتِ لَعَلَّكُـمْ تَشْـكُرُونَ} (الانفـال:26).

وثبت عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: (بدأ الإسلام غريباً، وسيعود كما بدأ غريباً، فطوبى للغرباء)(١) ". وقد كان من آمن بدعوة النبي محمد، صلى الله عليه وسلم، في بداية الأمر قِلّة من الناس، ولكنهم كانوا بقوّة إيمانهم، وثباتهم على الحق ثبات الجبال الراسيات، كثرة نوعية فريدة، وسيرجع الأمر في آخر الزمان كذلك، حيث ترجع غربة الإسلام، فتتمسك به تلك القلة الفريدة الثابتة، وسط غثاء كثير من الناس لا حصر له.

وثبت عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: (لا تزال طائفة من أمتي قائمةً بأمر الله، لا يضرّهم مَن خذلهم أو خالفهم، حتى يأتي أمر الله، وهم ظاهرون على الناس)(2).

<sup>1-</sup> صحيح مسلم ، كتاب الإيمان، بَابُ بَيَانِ أَنَّ الْإِسْلَامِ بَدَأَ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ غَرِيبًا، وَأَنَّهُ يَأْرِزُ بَيْنَ الْمَسْجِدَيْن.

<sup>2-</sup> صحيح مسلم ، كتاب الإمارة، بَابُ قَوْلِهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمِّتي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ».

فلا يخلو زمانٌ من القائمين بأمر الله وشرعه، وهم قلة من الناس، لا يتزحزحون، ولا يملون، ولا يغيّرون، ولا يبدّلون، لا يضرّهم المخالفون، والمخذّلون، حتى تقبضّ الريحُ الطيبة آخر نفسٍ منهم، وهم بقلّتهم تلك، وثباتهم على الإيمان، رغم اشتداد الفتن والمحن، كثيرون بقوة إيمانهم، وثباتهم على الحقّ.

وقد كان أبو بكر الصديق، رضي الله عنه، على الحق والصواب في قضية قتال المرتدين، وأحمد بن حنبل كان على الحق والصواب في فتنة القول بخلق القرآن، فكان واحداً بنفسه، كثيراً بإيمانه وثقته بالله تعالى.

والصواب؛ أن الحق قد يكون مع القلة، وقد يكون مع الكثرة، فالمسألة نسبية وبحسبها، أما الجرم بأن الحق مع القلة، أو العكس، فغير دقيق، ومعيار القول بأن الحق مع القلة أو الكثرة، بالنظر إلى شرع الله تبارك وتعالى، فمن وافق الشرع وعمل به، فهو على الحق، ومن خالفه فقد ضل الطريق، بغض النظر عن كونهم قلّة أم كثرة، فالكثرة في إطار الخير زيادة في الخير، وهي محمودة، والكثرة في إطار الشرّ زيادة في الشرّ، وهي مذمومة، فالكثرة في الخير أفضل من القلّة، والقلّة في الشرّ أفضل من الكثرة.

ولهـذا يذكُر العلمـاء: الحـقُ لا يُعـرَف بالرجـال، وإنمـا يعـرف الرِّجـال بالحـق، فـلا يغـترّ المؤمـن بالكـثرة الكاثـرة إذا جانبـت الحـق والصـواب، ولا يسـتوحش مـن القِلّـة القليلـة إذا كانـت عـلى الحـق والصـواب، فالمـيزان والمعيـار إذن باتبـاع شرع اللـه تبـارك وتعـالى .(١)
قـال الفضيـل بـن عِيـاض: " اتبِع طريـقَ الهـدَى، ولا يـضرُّكَ قلَّـةُ السـالكين، وإيـاك وطـرقَ الضلالـة، ولا تغـترَّ بكـثرة الهالكـن ".(١)

<sup>1-</sup> الريسوني، حكم الأغلبية، اعتراضات وردود من خلال موقع: الشبكة الفقهية عبر الإنترنت http://feqhweb.com/

<sup>2-</sup> الشاطبي، الاعتصام، ص 64.

وليس الحق دائماً مع القِلّة، فقد تكون تلك القلة على ضلالة متنكّبة عن الحق، مكابرة معاندة، فتكون شاذّة عن صفّ المسلمين، منبوذة من قبل الناس، بسبب ضلالها وانحرافها العقدي أو الفكري أو الأخلاق (1).

وكذلك، فليست الكثرة مذمومة من كل وجه، فالإجماع أصل من الأصول المعتمدة عند المسلمين، وقد عصم الله تبارك وتعالى علماء المسلمين من الاجتماع على أمر باطل، فقد ثبت عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: (إن الله لا يجمع أمتي على ضلالة،... ويَدُ الله مع الجماعة) (2) ، أما اتفاق العوام على أمر من الأمور فليس دليلاً على الحق والصواب؛ لأن العبرة بإجماع العلماء، وليس العامة والجهلاء. (3) وقد اعتبر علماء الأصول والحديث والجرح والتعديل، الكثرة في الترجيح عند التعارض. (4)

فإذا كانت الكثرة على الحق والصواب، فهذا هو المطلوب، ولكن من سنن الله في خلقه: أنّ أهل الحق في جَنْب أهل الباطل قليلٌ، وأن السِّمة الغالبة الظاهرة أن الحقَّ في خلقه: أنّ أهل الحق في جَنْب أهل الباطل قليلٌ، وأن السِّمة الغالبة الظاهرة أن الحقَّ ليس غالباً مع الكثرة (أن الله تعالى: {وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ} (يوسف:103)، ولقوله سبحانه: {وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّ وكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُ ونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ} (الانعام:116) .

<sup>1-</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، 7/ 62.الريسوني، الشورى في معركة البناء، ص 96 - 99.

<sup>2-</sup> سنن الترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء في لزوم الجماعة، وصححه الألباني .

<sup>3-</sup> الشاطي، الاعتصام، ص 521 - 523. على القاري، مرقاة المفاتيح 2/ 61.

<sup>4-</sup> ابن بهـادر، النكـت، 3/ 361.السـخاوي، فتـح المغيـث، 1 /310. الآمـدي، الإحـكام، 1/ 296.الزركـشي، البحـر المحيـط، 4/ 454.الشـوكاني، إرشـاد الفحـول، 2/ 265.

<sup>5-</sup> الشاطي، الاعتصام، ص 13.

# مضرب الأمثال

إعداد:هالة عقل

رئيس قسم المطبوعات / دار الإفتاء الفلسطينية

عرجت في حلقات سابقة على بعض الأمثال، التي فيها من الحكم والعبر والعبر والخدات من الحكم والعبر والخدات ما فيها، وفي هذه الحلقة سأقف عند بعض الآيات التي ورد فيها ذكر الحشرات والحيوانات، على سبيل المثل، ومنها:

### مثل البعوضة:

قـال تعـالى: {إِنَّ اللَّـهَ لَا يَسْتَحْيِي أَنْ يَـضْرِبَ مَثَـلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِيـنَ أَمَنُـوا فَيَعْلَمُـونَ أَنَّـهُ الْحَــقُّ مِـنْ رَبِّهِـمْ وَأَمَّا الَّذِيـنَ كَفَـرُوا فَيَقُولُـونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّـهُ بِهَـذَا مَثَـلًا يُضِــلُّ بِـهِ كَثِـيرًا وَيَهْـدِي بِـهِ كَثِـيرًا وَمَـا يُضِــلُّ بِـهِ إِلَّا الْفَاسِـقِينَ} (البقـرة: 26)

جاء في تفسير القرطبي، عن ابْنُ عَبَّاسٍ في رِوَايَةٍ أَي صَالِحٍ: لَمَّا ضَرَبَ اللَّهُ سُبْحَانُهُ هُذَيْنَ الْمَثَلَيْنِ لِلْمُنَافِقِينَ: يَعْنِي {مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ ناراً} (البقرة: 17) وقوله: {أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّماءِ} (البقرة: 19) قَالُوا: اللَّهُ أَجَلُّ وَأَعْلَى مِنْ أَنْ يَضْرِبَ الْأَمَثَالَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ مَحْنِي مِنَ السَّماءِ (البقرة: 19) قَالُوا: اللَّهُ أَجَلُّ وَأَعْلَى مِنْ أَنْ يَضْرِبَ الْأَمَثَالَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ هَذِهِ الْآيَةَ. وَ{يَسْتَحْيٍ} أَصْلُهُ يَسْتَحْيُ ، بِمَعْنَى تَسْتَحِي. وَقَالَ غَيْرُهُ: لَا يَتْرُكُ. وَقِيلَ: لَا يَمْتَنِعُ. وَأَصْلُ الِاسْتِحْيَاءِ الِانْقِبَاضُ عَنِ الشَّيْءِ، وَالِامْتِنَاعُ مِنْهُ خَوْفًا مِنْ مُوَاقَعَةِ الْقَبِيحِ، وَهَالَ عَنْ مُنْهُ خَوْفًا مِنْ مُوَاقَعَةِ الْقَبِيحِ، وَهَالَ مَنْهُ خَوْفًا مِنْ مُوَاقَعَةِ الْقَبِيحِ، وَهَا لَمْحَالٌ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى. وَفِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: (جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ إِلَى النَّهِ مَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: (جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ إِلَى النَّبِيِّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِن اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْحَيَاءِ فِيهِ، وَلَا يَمْتَنِعُ مِنْ الْحَقِّ الْهُ تَعَالَ: {أَنْ

صحيح مسلم ، كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها.

تأملات في القرآن الكريم

يَضْرِبَ مَثَلًا مَا...} يَضْرِبَ" معناه يبين، وَيُقَالُ: إِنَّ مَعْنَى ضَرَبْتُ لَـهُ مَثَلَّا، مَثَّلْتُ لَـهُ مَثَلًا. وَهَـذِهِ الْأَبْنِيَـةُ عَـلَى ضَرْبِ وَاحِـدٍ، وَعَـلَى مِثَـالٍ وَاحِـدٍ، وَنَـوْع وَاحِـدٍ، وَالـضَّرْبُ النَّـوْعُ.

وَالْبَعُوضَـةُ: فَعُولَـةٌ مِـنْ بَعَـضَ إِذَا قَطَـعَ اللَّحْـمَ، يُقَـالُ: بَضَـعَ وَبَعَـضَ بِمَعْـنًى، وَقَـدْ بَعَّضْتُـهُ تَبْعِيضًا، أَيْ جَزَّأْتُهُ فَتَبَعَّـضَ. وَالْبَعُـوضُ: الْبَـقُ، الْوَاحِـدَةُ بَعُوضَـةٌ، سُـمِّيَتْ بِذَلِكَ لِصِغَرِهَا. قَالَـهُ الْجَوْهَـرِيُّ وَغَـيْرُهُ. قَوْلُـهُ تَعَـالَى: {فَما فَوْقَها}، قَالَ الْكِسَـائُ وَأَبُـو عُبَيْدَةً وَغَيْرُهُمَا: مَعْـنَى" فَما فَوْقَها"- وَاللَّـهُ أَعْلَـمُ- مَا دُونَهَا، أَيْ إِنَّهَا فَوْقَهَا فِي الصِّغَـرِ. قَـالَ الْكِسَـائِيُّ: وَهَـذَا كَقَوْلِـكَ فِي الْـكَلَامِ : أَتَـرَاهُ قَصِيرًا؟ فَيَقُـولُ الْقَائِـلُ: أَوْ فَـوْقَ ذَلِـكَ، أَيْ هُــوَ أَقْصَرُ مِمَّا تَرَى. وَقَالَ قَتَادَةُ وَابْنُ جُرَيْج: الْمَعْنَى فِي الْكِبَرِ. وَالضَّمِيرُ فِي ۖ أَنَّهُ ۗ عَائِدٌ على المثل؛ أي إن المثل حق.

وقوله تَعَالَى: {وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَـذَا مَثَـلًا} هِـو بمَنْزلَـةٍ اسْمِ واحد بمعنى أي شيء أَرَادَ اللَّهُ؟ وَيَكُونُ التَّقْدِيرُ: مَا الَّذِي أَرَادَهُ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا؟ وَمَعْنَى كَلَامِهِمْ هَـذَا: الْإِنْكَارُ بِلَفْـظِ الِاسْتِفْهَامِ، وقَوْلُهُ تَعَـالَى: {يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً} قِيلَ: هُـوَ مِـنْ قَـوْلِ الْكَافِرِيـنَ، أَيْ مَـا مُـرَادُ اللَّـهِ بِهَـذَا الْمَثَـلِ الَّـذِي يُفَـرِّقُ بِـهِ النَّـاسَ إِلَى ضَلَالَـةٍ وَإِلَى هُـدًى؟ وَقِيـلَ: بَـلْ هُـوَ خَـبَرٌ مِـنَ اللَّـهِ عَـزَّ وَجَـلَّ، وَهُـوَ أَشْبَهُ، لِأَنَّهُـمْ يُقِـرُّونَ بِالْهُـدَى أَنَّهُ مِـنْ عِنْـدِهِ، فَالْمَعْـنَى: قُـلْ يُضِـلُّ اللَّـهُ بِـهِ كَثِيرًا، وَيَهْـدِي بِـهِ كَثِيرًا، أَيْ يُوَفِّقُ وَيَخْـذِلُ. "

### مثل الكلب:

قَـال تعـالى: {وَاتْـلُ عَلَيْهِـمْ نَبَـأَ الَّـذِي أَتَيَّنَـاهُ أَيَاتِنَـا فَانْسَـلَخَ مِنْهَـا فَأَتْبَعَـهُ الشَّـيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِيـنَ\* وَلَـوْ شِـئْنَا لَرَفَعْنَـاهُ بِهَـا وَلَكِنَّـهُ أَخْلَـدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَـعَ هَـوَاهُ فَمَثَلُـهُ كَمَثَـل الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكْهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِأَيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَـصَ لَعَلَّهُـمْ نَتَفَكَّـرُونَ} (الأعـراف: 175 - 176)

<sup>&</sup>lt;sup>,</sup> تفسير القرطبى: 1 /241 بتصرف.

قَوْلُهُ تَعَـالَى: {وَاتْلُ عَلَيْهِـمْ نَبَـأَ الَّـذِي آتَيْناهُ آياتِنا فَانْسَـلَخَ مِنْها... الْآيَـةَ} اخْتَلَفُ وا فِيـهِ، قَـالَ ابْـنُ عَبَّـاسِ: هُــوَ بَلْعَــمُر بْـنُ بَاعُــورَاءَ. وقـال مجاهــد: بلعــام بـن باعــور. وَقَـالَ عَطِيَّـةُ عَن ابْن عَبَّاسٍ: كَانَ مِنْ بَني إِسْرَائِيلَ، وَكَانَتْ قِصَّتُهُ عَلَى مَا ذَكَرَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ وَابْنُ إِسْحَاقَ وَالسُّـدِّيُّ وَغَيْرُهُ مْ: أَنْ مُـوسَى لَمَّا قَصَـدَ حَـرْبَ الْجَبَّارِيـنَ، وَنَـزَلَ أَرْضَ بَـنِي كَنْعَـانَ مِـنْ أَرْضِ الشَّامِ، أَتَى قَـومَ بلعـامَ إلى بلعـام، وَكَانَ عِنْـدَهُ اسْـمُ اللَّـهِ الْأَعْظَـمُ، فقالـوا: إن مـوسي رجـل شديد، وَمَعَـهُ جُنْـدٌ كَثِـيرٌ، وَإِنَّـهُ جَـاءَ يُخْرِجُنَـا مِـنْ بِلَادِنَـا، وَيَقْتُلُنَـا، وَيُحِلُّهَـا بَـني إسْرَائِيـلَ، وَأَنْتَ رَجُـلٌ مُجَابُ الدَّعْـوَةِ، فَاخْـرُجْ، فَـادْعُ اللَّـهَ أَنْ يردّهـم عنّا، فقـال لهـم: وَيْلَكُـمْ نَـيّ اللَّهِ، وَمَعَـهُ الْمَلَائِكَةُ، وَالْمُؤْمِنُونَ، كَيْفَ أَدْعُو عَلَيْهِـمْ؟! وَأَنَا أَعْلَـمُ مِنَ اللَّهِ مَا أَعْلَـمُ، وَإِنِّ إِنْ فَعَلْتُ هَـذَا ذَهَبَتْ دُنْيَايَ وَآخِرَتِي، فَرَاجَعُـوهُ، وَأَلَّحُوا عَلَيْهِ، فَقَالَ: حَتَّى أُؤَامِرَ رَبِّ، وَكَانَ لا يدعو حَتَّى يَنْظُرَ مَا يُؤْمَرُ بِهِ فِي الْمَنَامِ، فَآمَرَ فِي الدُّعَاءِ عَلَيْهِمْ، فَقِيلَ لَهُ فِي الْمَنَامِ؛ لَا تَدْعُ عَلَيْهِ مْ، فَقَالَ لِقَوْمِهِ: إِنِّي قَدْ آمَرْتُ رَبِّ، وَإِنِّي قَدْ نُهِيتُ، فَأَهْدَوْا إِلَيْهِ هَدِيَّةً فَقَبِلَهَا، ثُمَّ رَاجَعُوهُ، فَقَالَ: حَتَّى أَوَامر ربّي فَآمَرَ، فَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ، فقال: قد آمرت فلم يوح إِلَّ شَيْءٌ، فَقَالُوا: لَوْ كَرِهَ رَبُّكَ أَنْ تَدْعُوَ عَلَيْهِمْ لَنَهَاكَ كَمَا نَهَاكَ فِي الْمَرَّةِ الْأُولَى، فَلَمْ يَزَالُوا يَتَضَرَّعُـونَ إِلَيْهِ، حَـتَّى فَتَنُـوهُ فَافْتَـتَنَ، وَفِيـه أَنْزَلَ اللَّـهُ تَعَـالَى: {وَاتْلُ عَلَيْهِـمْ نَبَـأَ الَّـذِي آتَيْنـاهُ آباتنا} الْآنَة.

{وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهِا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَـواهُ فَمَثَلُـهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكْهُ يَلْهَتْ ذلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ، رَضِيَ اللَّـهُ عَنْهُمَا: لَرَفَعْنَاهُ بِعِلْمِـهِ بِهَا. {وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ، رَضِيَ اللَّـهُ عَنْهُمَا: لَرَفَعْنَاهُ بِعِلْمِـهِ بِهَا. {وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ لِلهَاللَّهُ مِنَ

تأملوت في القرآن

الْخُلُودِ، وَهُـوَ الـدَّوَامُ وَالْمَقَامُ، وَالْأَرْضُ هَاهُنَا عِبَارَةٌ عَـنِ الدُّنْيَا، لِأَنَّ مَا فِيهَا مِـنَ الْقِفَارِ وَالرِّبَاعِ كُلُّهَا أَرْضُ، وَسَائِرُ مَتَاعِهَا مُسْتَخْرَجٌ مِنَ الْأَرْضِ. وَاتَّبَعَ هَـواهُ، انْقَادَ لِمَا دَعَاهُ إِلَيْهِ الْهَوَى. قَالَ ابْنُ زَيْدٍ: كَانَ هَوَاهُ مَعَ الْقَوْمِ. قَالَ عَطَاءٌ: أَرَادَ الدُّنْيَا وَأَطَاعَ شَيْطَانَهُ، وَهَذِهِ أَشَـدُ آيَـةٍ عَـلَى الْعُلَمَاءِ، وَذَلِكَ أَنَّ اللَّه أَحْبِر أَنَّه آتاه آياته مِـن اسْمِهِ الْأَعْظَمِر، وَالدَّعَـوَاتِ الْمُسْتَجَابَةِ، وَالْعِلْمِ وَالْحِكْمَةِ، فَاسْتَوْجَبَ بِالسُّكُونِ إِلَى الدُّنْيَا وَاتَّبَاعِ الْهَوَى تَغْيِيرَ النِّعْمَةِ عليه بالانسلاخ عَنْهَا، وَمَن الَّذِي يَسْلَمُ مِنْ هَاتَيْنِ الْخُلَّتَيْنِ إِلَّا مَنْ عَصَمَهُ اللَّهُ؟

وقَوْلُـهُ تَعَـالَى: {فَمَثَلُـهُ كَمَثَـل الْكَلْـب إِنْ تَحْمِـلْ عَلَيْـهِ يَلْهَـثْ أَوْ تَتْرُكْـهُ يَلْهَـثْ}، قَـالَ مُجَاهِـدٌ: هُـوَ مِثْلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْكِتَابَ، وَلَا يَعْمَـلُ بِهِ. وَالْمَعْـنَى: إِنَّ هَـذَا الْكَافِرَ إِنْ زَجَرْتَهُ لَـمْ يَنْزَجِرْ، وَإِنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَهْتَدِ، فَالْحَالَتَانِ عِنْدَهُ سَوَاءٌ، كَحَالَتَي الْكَلْبِ إِنْ طُرِدَ، وَحُمِلَ عَلَيْهِ بِالطَّرْدِ، كَانَ لَاهِثًا، وَإِنْ تُرِكَ وَرَبَضَ كَانَ لَاهِثًا. ثُمَّ عَمَّ بِهَـذَا التَّمْثِيل مَنْ يُكَذِّبُ بآيَاتِ اللَّهِ، فَقَالَ تعالى: ذلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ، وَقِيـلَ: هَـذَا مَثَـلٌ لِكُفَّـارِ مَكَّـةَ، وَذَلِـكَ أَنَّهُـمْ كَانُـوا يَتَمَنَّـوْنَ هَادِيًـا يَهْدِيهِـمْ، وَيَدْعُوهُـمْ إِلَى طَاعَةِ اللَّهِ، فَلَمَّا جَاءَهُ مْ نَبِيُّ لَا يَشُكُّونَ في صدقه، كذّبوه، فلم يهتدوا، وتركوا، أو دعوا. (\*) مثل الحمار:

قَـال تعـالى: {مَثَـلُ الَّذيـنَ حُمِّلُـوا التَّـوْزَاةَ ثُـمَّ لَـمْ يَحْملُوهَـا كَمَثَـل الْحمَـار يَحْمـلُ أَسْـفَارًا بِئْسَ مَثَـلُ الْقَـوْمِ الَّذِيـنَ كَذَّبُـوا بِأَيَـاتِ اللَّـهِ وَاللَّـهُ لَا يَهْـدِي الْقَـوْمَ الظَّالِمِينَ}(الجمعـة:5) يـذم اللـه الْيَهُـودِ الَّذِيـنَ أُعْطُـوا التَّـوْرَاةَ، وَحَمَلُوهَـا لِلْعَمَـل بهـا، ثـم لـم يَعْمَلُـوا بِهَا، فيقول تعالى عنهم: {مَثَلُهُمْ فِي ذَلِكَ كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا}، أَيْ كَمَثَلِ الْحِمَار إِذَا حُمِّـلَ كُتُبًا لَا يَـدْرِي مَـا فِيهَـا، فَهُــوَ يَحْمِلُهَـا حَمْـلًا حِسِّـيًّا، وَلَا يَـدْرِي مَـا عَلَيْـهِ، وَكَذَلِـكَ

بتصرف: تفسير البغوي: 2/ 248.

ُهُـُوُّلَاءِ فِي حُمْلِهِـُمْ الْكِتَابَ الَّـذِي أُوتُوهُ حَفِظُوهُ لَفْظًا، وَلَـُمْ يَفْهُمُوهُ، وَلَا عَمِلُـوا بِمُقْتَضَاهُ، وَلَـهُ وَهَـوُّلَاءِ بِمُقْتَضَاهُ، بَلْ أَوَّلُـوهُ، وَحَرَّفُوهُ، وَبَدَّلُوهُ، فَهُـمْ أَسْوَأُ حَالًا مِنَ الْحَمِيرِ، لِأَنَّ الْحِمَارَ لَا فَهْمَ لَـهُ، وَهَـوُّلَاءِ بَـلْ أُولَـ وَهُ وَمَوَّلُاءِ لَكُمْ لَهُ مَ لَـهُ عَلَى إِلَّا الْحَمِيرِ، لِأَنَّ الْحِمَارَ لَا فَهْمَ لَـهُ، وَهَـوُّلَاءِ لَهُ مُ لَهُ مَ لَـهُ عَلَى اللّهَ عَلَى إِلَّا لَا لَهُ مُ لَا يَعْامِ بَلْ هُمْ الْعَافِلُـونَ } (الأعراف: 179)، وقال تعالى هاهنا: {بِنْسَ مَثَلُ الْقَـوْمِ الّذِيـنَ لَكُمْ لِللّهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَـوْمِ الظَّالِمِينَ }. (\*)

### مثل الذباب:

قَـالَ جـل وعـلا: { يَـا أَيُّهَـا النَّـاسُ ضُرِبَ مَثَـلٌ فَاسْتَمِعُوا لَـهُ إِنَّ الَّذِيـنَ تَدْعُـونَ مِـنْ دُونِ اللَّـهِ لَـنْ يَخْلُقُـوا ذُبَابًـا وَلَـوِ اجْتَمَعُـوا لَـهُ وَإِنْ يَسْلُبْهُمُ الذُّبَـابُ شَـيْئًا لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْـهُ ضَعُـفَ الطَّالِــبُ وَالْمَطْلُوبُ}(الحــج: 73)

قال القرطبي في تفسير قَوْلهُ تَعَالَ: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ} هَـذَا مُتَّصِلٌ بِقَوْلِهِ: {وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطاناً}. وَإِنَّمَا قَالَ: { ضُرِبَ مَثَلٌ} لِأَنَّ حُجَـجَ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِـمْ بِضَرْبِ الْأَمْثَالِ أَقْـرَبُ إِلَى أَفْهَامِهِـمْ.

فَإِنْ قِيلَ: فَأَيْنَ الْمَثَلُ الْمَضْرُوبُ؟ فَفِيهِ وَجْهَانِ: الْأَوَّلُ- قَالَ الْأَخْفَشُ: لَيْسَ ثَمَّلًا مَثَلًا، فَاسْتَمِعُوا قَوْلَهُمْ، يَعْنِي أَنَّ الْكُفَّارَ جَعَلُوا لِلَّهِ مَثَلًا فَاسْتَمِعُوا قَوْلَهُمْ، يَعْنِي أَنَّ الْكُفَّارَ جَعَلُوا لِلَّهِ مَثَلًا بِعِبَادَتِهِمْ غَيْرَهُ، فَكَأَنَّهُ قَالَ: جَعَلُوا لِي شَبِيهًا فِي عِبَادَتِهِ، فَاسْتَمِعُوا خَبَرَ هَـذَا الشبيه،

الثَّانِي- قَوْلُ الْقُتَبِيِّ: وَأَنَّ الْمَعْنَى يَا أَيُّهَا النَّاسُ، مَثَلُ مَنْ عَبَدَ آلِهَةً لَمْ تَسْتَطِعْ أَنْ تَسْتَنْقِذَهُ مِنْـهُ. تَخْلُـقَ ذُبَابًا، وَإِنْ سَلَبَهَا الذُّبَابُ شَيْئًا لَـمْ تَسْتَطِعْ أَنْ تَسْتَنْقِذَهُ مِنْـهُ.

وَقَالَ النَّحَّاسُ: الْمَعْنَى ضَرَبَ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِهِ مَثَلًا، قَالَ: وَهَـذَا مِـنْ أَحْسَـن مَـا قِيـلَ فِيـهِ، أَيْ بَـيَّنَ اللَّـهُ لَكُـمْ شـبها وَلِمَعْبُودِكُـمْ.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> تفسير ابن كثير: 8 /143.

تأملوت في القرآن الكريم

وقوله تعالى: {إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ} الْمُرَادُ بِالْأَوْثَانُ الَّذِينَ عَبَدُوهُمْ مُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَكَانَتْ حَوْلَ الْكَعْبَةِ، وَهِيَ ثَلَاثُمِائَةٍ وَسِتُّونَ صَنَمًا. وَقِيلَ: السَّادَةُ الَّذِينَ صَرَفُوهُمْ عَنْ طَاعَةِ اللَّهِ عَزَّ وجل. وقيل: الشياطين حَمَلُوهُمْ عَلَى مَعْصِيَةِ اللَّهِ تَعَالَى، وَالْأَوَّلُ أَصْوَبُ.

{لَنْ يَخْلُقُوا ذُباباً} الذُّبَابُ معروف. {وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذُّبابُ شَيْئاً لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ} الِاسْتِنْقَاذُ وَالْإِنْقَاذُ التَّخْلِيصُ. قَالَ السُّدِّيُّ: كَانُوا يَجْعَلُونَ لِلْأَصْنَامِ طَعَامًا فَيَقَعُ عَلَيْهِ الذُّبَابُ فَيَأْكُلُهُ.

{ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ} قِيلَ: الطَّالِبُ الْآلِهَةُ، وَالْمَطْلُوبُ الطَّالِبُ الْآلِهَةُ، وَالْمَطْلُوبُ الصَّنَمِ، وَقِيلَ: الطَّالِبُ عَابِدُ الصَّنَمِ، وَالْمَطْلُوبُ الصَّنَمُ، فَالطَّالِبُ يَطْلُبُ إِلَى هَذَا الصَّنَمِ بِالتَّقَرُّبِ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ الْمَطْلُوبُ إِلَيْهِ، وَقَدْ قِيلَ: {وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذُّبِابُ شَيْئاً} رَاجِعٌ إِلَى التَّقَرُّبِ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ الْمَطْلُوبُ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ الْمُطْلُوبُ إِلَيْهِ، وَقَدْ قِيلَ: {وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذُّبِابُ شَيْئاً} رَاجِعٌ إِلَى التَّقَرُبِ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ الْمُطْلُوبُ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ الْمُطْلُوبُ إِلَيْهِ، وَالصَّنَمُ اللَّبِعِمُ السَّبِ لَهِ مِ وَالْوَقَارَ مَعَهَا، وَخُصَّ الذُّبَابُ لِأَرْبَعَةِ أَلُوهِ وَكَثْرِتِهِ، فَإِذَا كَانَ هَذَا الَّذِي هُو أَضْعَفُ الْحَيَوَانِ أَمُودٍ تَخُصُّهُ: لِمَهَانَتِهِ وَضَعْفِهِ وَلاسْتِقْذَارِهِ وَكَثْرِتِهِ، فَإِذَا كَانَ هَذَا الَّذِي هُو أَضْعَفُ الْحَيَوَانِ أَمُودٍ تَخُصُّهُ: لِمَهَانَتِهِ وَضَعْفِهِ وَلاسْتِقْذَارِهِ وَكَثْرِتِهِ، فَإِذَا كَانَ هَذَا الَّذِي هُو أَضْعَفُ الْحَيَوَانِ وَأَحْقَدُهُ لَا يَقْدِرُ مَنْ عَبَدُوهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى خَلْقِ مِثْلِهِ وَدَفْعِ أَذِيَّتِهِ، فَكَيْفَ يَجُودُ أَنْ يَكُونُوا آلِهَةً مَعْبُودِينَ، وَأَرْبَابًا مُطَاعِينَ؟! وَهَذَا مِن أَقوى حجة، وأوضح برهان. " يَجُودُ واللَّهُ مَعْبُودِينَ، وَأَرْبَابًا مُطَاعِينَ؟! وَهَذَا مِن أَقوى حجة، وأوضح برهان. "

## مثل العنكبوت:

قَـال تعـالى: { مَثَـلُ الَّذِينَ اتَّحَـذُوا مِنْ دُونِ اللَّـهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَـلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّحَـذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَـنَ الْبُيُـوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَـوْ كَانُـوا يَعْلَمُ ونَ \* إِنَّ اللَّـهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُـونَ مِنْ دُونِهِ مِـنْ شَيْءٍ وَهُـوَ الْبُيُـوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَـوْ كَانُـوا يَعْلَمُ ونَ \* إِنَّ اللَّـهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُـونَ مِنْ دُونِهِ مِـنْ شَيْءٍ وَهُـوَ الْعَنِيـرُ الْحَكِيمُ \* وَتِلْكَ الْأُمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَـا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُـونَ} (العنكبوت:41- 43)

هَـذَا مَثَـلٌ ضَرَبَـهُ اللَّـهُ تَعَـالَى لِلْمُشْرِكِـينَ فِي اتِّخَاذِهِـمْ آلِهَـةً مِـنْ دُونِ اللَّـهِ، يَرْجُـونَ نَصْرَهُـمْ

\*تفسير القرطي: 1/200

وَرِزْقَهُ مْ، وَيَتَمَسَّ كُونَ بِهِ مْ فِي الشَّدَائِدِ، فَهُ مْ فِي ذَلِكَ كَبَيْتِ الْعَنْكَبُوتِ فِي ضَعْفِهِ وَوَهَنِهِ فَلَيْسَ فِي أَيْدِي هَ وُلَاءِ مِنْ آلِهَتِهِ مْ إِلَّا كَمَنْ يَتَمَسَّ كُ بِبَيْتِ الْعَنْكَبُوتِ، فَإِنَّهُ لَا يُجْدِي عَنْهُ فَلَيْسَ فِي أَيْدِي هَ وُلَاءِ مِنْ آلِهَتِهِ مْ إِلَّا كَمَنْ يَتَمَسَّ كُ بِبَيْتِ الْعَنْكَبُوتِ، فَإِنَّهُ لَا يُجْدِي عَنْهُ شَيْئًا، فَلَ وْ عَلم وا هَ ذَا الْحَالَ لَمَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ، وَهَ ذَا بِخِلَافِ الْمُسْلِمِ الْعُرْوةِ الْمُؤْمِنِ قَلْبُهُ لِلَّهِ، وَهُ وَ مَعَ ذَلِكَ يُحْسِنُ الْعَمَلَ فِي اتِّبَاعِ الشَّرْعِ، فَإِنَّهُ مُسْتَمْسِكٌ بِالْعُرْوةِ الْوُثْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا، لِقُوْتِهَا وَثَبَاتِهَا.

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُتَوَعِّدًا لِمَنْ عَبَدَ غَيْرَهُ وَأَشْرَكَ بِهِ: إِنَّهُ تَعَالَى يَعْلَمُ مَا هُمْ عَلَيْهِ مِنَ الْأَنْدَادِ، وَسَيَجْذِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ. مِنَ الْأَنْدَادِ، وَسَيَجْذِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ. وَمُا يَعْقِلُهَا إِلا الْعَالِمُونَ} أَيْ: وَمَا يَفْهَمُهَا ثُمَّ قَالَ تَعَالَى: {وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلا الْعَالِمُونَ} أَيْ: وَمَا يَفْهَمُهَا وَيَتَدَبَّرُهَا إِلَّا الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ الْمُتَضَلِّعُونَ مِنْهُ. (\*)

وبعد؛ فهذه بعض الأمثال التي ذكرها الله في كتابه العزيز عن الحيوانات والحشرات جاءت في معرض الذَّمِّ، حيث يكون للممثل به صفة يستقبحها الناس، ويذمون من رضي لنفسه بمثلها، كما ضرب الله مثلاً لحال من آتاه الله كتابه، فنكث يده من العمل به، وانحط في أهوائه، نسأل الله العليَّ العظيم أن يُصلح قلوبنا وأعمالنا، وأن يُبيِّض وجوهنا يوم نلقاه، ونسأله رضاه والجنة، ونعوذ به من سخطه والنار، والحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>\*</sup> تفسير ابن كثير: 6/ 279



# الحج بالإنابة عن الأسرى المحكومين بأحكام عالية

أ.د حسن عبد الرحمن السلوادي عضو مجلس الإفتاء الأعلم

تكتسب مسألة الإنابة في الحج عن الأسرى القابعين في سجون القهر، ولا سيما المحكوم عليهم بمؤبدات قد تصل إلى مئات السنوات، ملمحاً خاصاً، مصدره الواقع المأساوي الذي يكابده هؤلاء الأسرى في مقابر الأحياء، ما يشكِّل جرحاً نازفاً ومستديماً لدى أهاليهم بخاصة، وأبناء شعبهم بعامة.

ولا شك في أن قضية أسرى الحرية، تشكل مفصلاً رئيساً من مفاصل النضال الفلسطيني، ولهذا حظيت على الدوام بتعاطف واسع النطاق من شرائح المجتمع الفلسطيني بخاصة، والعربي بعامة، وذلك لما تعكسه من فحش المحتل وطغيانه واستهتاره بكل المواثيق والقيم الإنسانية.

ويتجلى هذا التعاطف التلقائي مع هذه القضية الإنسانية العادلة في حرص أبناء الشعب الفلسطيني كافة على اغتنام أي فرصة أو مسعى يوقد شمعة الأمل لدى أسرانا الأبطال، ومن ذلك أداء الحج، أو الاعتمار بالنيابة عنهم، وتأطر هذا الحرص بوجود مؤسسات ومراكز مهمتها متابعة أحوال الأسرى، وتلبية احتياجاتهم من الناحيتين القانونية

والإنسانية، ومن ضمنها ابتعاث من ينوب عنهم في أداء الحج والعمرة؛ إذ تقوم هذه المراكز سنوياً بابتعاث العشرات من فلسطين والدول العربية تضامناً مع من يقضون أعمارهم خلف القضبان، وتقديراً لتضحياتهم.

ومع أن هذه المساعي لقيت أصداء إيجابية، من طرف الأسرى خاصة، فإنها في المقابل أثارت - من زاوية النظر الشرعي - جدلاً فقهياً، إذ تفاوتت آراء العلماء حولها بين مؤيد، ومعارض لتطبيقها.

— أما المعارضون فيرون أن الحج في أصله عبادة ذاتية يقوم بها الإنسان بنفسه وبدنه، ويؤجر عليها كما يؤجر أي عامل على عمله، ومع ذلك؛ فقد شاءت حكمة الله ورحمته بعباده السماح للإنسان في حالات مخصوصة أن يحج عنه غيره بالإنابة، ومن ذلك الميت، الذي غادر دنياه دون أن يحج، لحديث ابن عباس، رضي الله عنهما: (أَنَّ امْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ، جَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَذَرَتْ أَنْ تَحُجَّ، فَلَكُمْ تَحُجَّ حَتَّى مَاتَتْ، أَفَأَحُجُّ عَنْهَا؟ قَالَ: نَعَمْ حُجِّي عَنْهَا، أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنُ أَكُنْتِ قَاضِيَةً؟ اقْضُوا اللَّه، فَاللَّهُ أَحَتُّ بالوَفَاءِ)(")

ومن هذه الحالات أيضاً الشيخ الهرم أو (المعضوب) العاجز، الذي لا يثبت على الراحلة لضعفه وهزاله، ومنها المريض مرضاً مزمناً لا يُرجى برؤه، ولا يمكنه أن يؤدي أركان الحج ماشياً أو راكباً أو محمولاً، واستدلوا على ذلك بحديث ابن عباس، رضي الله عنهما، أن امرأة من خثعم جاءت إلى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، تستفتيه، فقالت: (يَا رَسُولَ الله، إِنَّ فَرِيضَةَ الله عَلَى عِبَادِهِ فِي الْحَجِّ، أَدْرَكَتْ أَبِي شَيْخًا كَبِيرًا لَا \* صحيح البخاري، كتاب جزاء الصيد، بَابُ الحَجِّ وَالنَّذُور عَن المَيْتِ، وَالرَّبُلُ يَحُجُّ عَن المَرَأَةِ.

## يَسْـتَطِيعُ أَنْ يَثْبُـتَ عَـلَى الرَّاحِلَـةِ، أَفَأُحُـجُّ عَنْـهُ؟ قَـالَ: نَعَـمْ، وَذَلِـكَ فِي حَجَّـةِ الـوَدَاع).(١)

ويـرى المعارضون أن جمهـور أهـل العلـم أخـذوا بمقتضى هـذه الأحاديث، فقَـصَرُوا جواز الإنابـة في الحج عـلى حالتين فحسب؛ المـوت، وعـدم الاستطاعة، لكبر في السن، أو مرض لا يرجى لـه شفاء، والحالتان - في رأيهما - لا تنطبقان على الأسير، حـتى لـو كان محكوماً حكماً مؤبـداً أو أكثر؛ لأن أسره يبقى أمراً عارضاً يرجى زوالـه، فقياسـه عـلى الشيخ الهـرم، أو المريـض مرضاً مزمناً، ومُقْعِـداً قياس في غير موضعـه، وهـذا ما أكـده ابن قدامة بقولـه: "ومـن يُرجى زوالُ مرضـه والمحبـوسُ ونحـوه، ليس لـه أن يستنيب، فإن فعـل لـم يجزئـه" (2) ومـن يُرجى زوالُ مرضـه والمحبـوسُ ونحـوه، ليس لـه أن يستنيب، فإن فعـل لـم يجزئـه" (2) ويضاف إلى ما سبق أن فريضـة الحـج تسـقط ابتـداءً عـن الأسـير فـور دخولـه السـجن، وطيلـة بقائـه فيـه، لانتفاء شرط الاستطاعة عنـه، لقولـه تعـالى: {وَلِلّـهِ عَـلَى النّـاسِ حِـجُّ الْبَيْتِ مَـنِ الشَــيلَـة بقائـه فيـه، لانتفاء شرط الاستطاعة عنـه، لقولـه تعـالى: {وَلِلّـهِ عَـلَى النّـاسِ حِـجُ الْبَيْتِ مَــيلًـا أَلْ المـعـران: 97) ، ومـا دام الأمـر كذلـك، فـإن الحـج عنـه غـير جائـز، سـواء أذن بذلـك أم لـم يـأذن.

— أما القائلون بالجواز فيتساءلون: لماذا نغلق الأبواب أمام ثلة من أبنائنا الأسرى المحكوم على بعضهم بمئات السنوات، والذين كتب عليهم ظلماً وعدواناً البقاء سني عمرهم في سجون القهر؟! وإذا كان باب النيابة بالحج فُتح في شرعنا الإسلامي لأعذار مختلفة منصوص عليها، فلم لا يلحق الأسرى، وبخاصة ذوي الأحكام العالية بهذه الأعذار التي لم يرد نص شرعي بقصرها على حالتين فحسب.

<sup>1-</sup> صحيح مسلم ، كتاب الحج، بَابُ الْحَجِّ عَنِ الْعَاجِزِ لِزَمَانَةٍ وَهَرَمٍ وَنَحْوِهِمَا، أَوْ لِلْمَوْتِ.

<sup>2 -</sup> المغنى 3/ 91.

ويرى هـؤلاء أن الحج عن الأسرى إنما يعكس حرص الأسير على أداء شعائر الله، ومنها الحج الذي يعد أحب الأعمال إلى الله تعالى، ومن هـذا المنطلق يعد الحج عنهم شكلاً محبباً من أشكال التضامن معهم؛ لأنه يسهم في التخفيف من آلامهم ومعاناتهم، وما يشعرون به من وحدة قاتلة، كما أنه يدخل السرور إلى نفوسهم، ويشعرهم بأن لهم إخوة طلقاء يقفون إلى جانبهم، ويؤازرونهم، ويدعمون مطالبهم.

على أن القائلين بالجواز يشترطون أن يكون الأسير الذي يُناب عنه في الحج من ذوي الأحكام العالية التي تستغرق عادة عمر الإنسان، أما ذوي الأحكام القليلة ممن يرجى إطلاق سراحهم ولو بعد حين، فليسوا بحاجة إلى من يحج عنهم، بل ينبغي أن ينتظروا حتى يفرج عنهم، ويؤدون الحج عن أنفسهم، إذا توافرت لهم القدرة على ذلك.

وأرى أن الحكم في المسألة ينبغي أن يأخذ في الاعتبار خصوصيتها، وسياقها النضالي في المجتمع الفلسطيني الذي يواجه أعتى القوى الإمبريالية وأشرسها، إذ لم تعد ظاهرة الأسر قاصرة على فرد أو مجموعة أفراد، وإنما يكتوي بنارها الآلاف المؤلفة من أبناء شعبنا، فلا يكاد بيت فلسطيني يخلو من أسير أو جريح، ومن هنا ينبغي أن يكون المعيار في التعامل معها مبنياً على مدى ما تسهم به في مسيرة النضال الفلسطيني، دون خروج على قواعد الشرع الحكيم وثوابته، فإذا ثبت أن لها آثاراً إيجابية - كما ألمح إليها القائلون بالجواز - فلماذا نغلق الأبواب دونها؟! ولا سيما أننا لا نجد دليلاً صريحاً

وأظن أن الأخذ بها وبشروطها يحقق مصلحة راجحة للأسرى خاصة، ولقضيتهم العادلة

عامة، فالحج- كما نعلم - مؤتمر سنوي يلتقي فيه المسلمون من أقطار الدنيا كافة،

وتعرض فيه أهم القضايا التي تهم المسلمين، فما الذي يمنع أن تكون قضية الأسرى القابعين بالآلاف في أقبية الموت حاضرة في المؤتمر، وذلك لإطلاع أبناء الأمة على واقعهم المأساوي، وتذكيرهم بالواجب الملقى على عاتقهم شرعاً لتحريرهم، وإنهاء معاناتهم ولا شك في أن الحج أو العمرة بالنيابة عن الأسرى، وضمن آليات مدروسة، تنهض بها مؤسسات ومراكز مسؤولة، يسهم إلى حد كبير في نشر ثقافة مؤازرة الأسرى والتعريف بتضحيات الأسرى ونضالهم، وما يتعرضون له من انتهاكات يومية من طرف الاحتلال الغاشم.

وإذا نظرنا إلى المسألة من زاوية بعدها الإنساني، فقد ثبت بالتجربة ما تحققه مبادرات الحج بالإنابة من راحة نفسية، تنعكس إيجاباً على نفسية الأسير، وتشعره بأن له إخوةً من أبناء شعبه وأمته يقفون إلى جانبه ولا يخذلونه، الأمر الذي يشحذ همته وهمم زملائه، ويصلّب مواقفهم، ويرفع معنوياتهم، ومعنويات أبناء شعبهم في نضالهم المشروع ضد البطش والعسف والطغيان.

وختاماً لا بدَّ من الإشارة إلى أن الأحاديث النبوية الشريفة التي أجاز فيها رسولنا الكريم، صلى الله عليه وسلم، الاستنابة في الحج في حالات مخصوصة، واستدلَّ بها المعارضون لإجازة الحج بالنيابة عن الأسرى، إنما جاءت في معرض الإجابة عن أسئلة لحمتها وسداها قضايا إنسانية تتعلق بالحج عن الميت أو العاجز، أو المريض الذي لا يُرجى له برء، والجانب الإنساني - كما هو معلوم - متسع لا يحده حد، ولا يمكن قصره

على حالة أو اثنتين، وإنما لا بدَّ أن تُدرس كل حالة في إطار سياقها وظروفها، والمصلحة التي قد تتحقق من جراء العمل بها، ولا عبرة بمن ذهب إلى حرمان الأسير من هذه الفرصة بحجة انتفاء الاستطاعة عنه ابتداء، وأن سجنه عارض لا بدله من زوال، فعلى فرض أن الأسير المؤبد إذا خدمته الظروف، وتحرر من ربقة الأسر لسبب من الأسباب، وكانت له القدرة على الحج صحياً ومادياً، فإنه مطالب بحجة الفريضة، أما حجه الأول الذي أداه عنه غيره بالإنابة في فترة اعتقاله، فيصبح نافلة، وهو مأجور بإذن الله على الحجتين.

وفي ضوء هذه المعطيات، فإنني أرى - والعلم في ذلك عند الله جل وعلا - جواز الحج بالنيابة عن الأسرى المحكومين بأحكام عالية، قد تستغرق حياتهم كلها، شريطة أن يكون المستناب قد حج عن نفسه أولاً، وأن تكون الإنابة مقرونة بإذن من ينيبه ورضاه، ويفضل حال الشروع في الحج أن يكون من البلد الذي يقطن فيه المستناب، وإلا فمن الميقات المكانى الذي يحرم منه أبناء بلده.

والله تعالى أعلى وأعلم



# بعض المسائل في الصلاة

الشيخ شريف مفارجة باحث شرعب / دار الإفتاء الفلسطينية

معاذ بن جبل، قال: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فِي سَفَرٍ، فَأَصْبَحْتُ يَوْمًا قَرِيبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ؛ أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي الجَنَّةَ وَيُبَاعِدُنِي عَنِ قَرِيبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ؛ أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي الجَنَّةَ وَيُبَاعِدُنِي عَنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ، تَعْبُدُ اللَّهَ وَلاَ تُشْرِكْ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ، وَتُطْوِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وَتَحُجُّ البَيْت، ثُمَّ وَلاَ تُشْرِكْ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ، وَتُطْوِي الزَّكَاةَ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ قَالَ: أَلاَ أَدْتُكَ عَلَى أَبْوَابِ الخَيْرِ: الصَّوْمُ جُنَّةٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلاَةُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ، قَالَ: ثُمَّ تَلاَ {نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ}، النَّارَ، وَصَلاَةُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ، قَالَ: ثُمَّ تَلاَ {نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ مُ عَنِ الْمَضَاحِعِ}، حَتَّى بَلَغَ {يَعْمَلُونَ}، ثُمَّ قَالَ: أَلاَ أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ كُلِّهِ، وَعَمُودِهِ، وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ؟ قُلْتُ: حَتَّى بَلَغَ {يَعْمَلُونَ}، قُرَّ قَالَ: أَلاَ أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ كُلِّهِ، وَعَمُودِهِ، وَذِرْوَةٍ سَنَامِهِ؟ قُلْتُ:

بَـلَى يَـا رَسُـولَ اللـهِ، قَـالَ: رَأْسُ الأَمْـر الإِسْـلاَمُر، وَعَمْـودُهُ الصَّـلاَةُ، وَذِرْوَةُ سَـنامِهِ الجهَـادُ»(\*)

، ويتوقف على الصلاة صلاح بـاقي الأعمـال مـن فسـادها، وهـي أول مـا يحاسـب عليـه المـرء

يـوم القيامـة، لقولـه صـلى اللـه عليـه وسـلم: «إنَّ أُوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبْـدُ يَـوْمَ القِيَامَـةِ

عن سائر العبادات وعظمها؛ فقد فرضت في السماء دون غيرها، وهي عماد الدين، فعن

الصلاة هي الركن الثاني من أركان الإسلام، الـذي يـأتي بعـد الشـهادتين، ولأهميتهـا

ا سنن الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، وصححه الألباني.

وَمِنْ عَمَلِهِ صَلَاقُهُ أَهُ فَإِنْ صَلَّحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وَأَنْجَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ، فَإِنْ التُقَصّ مِنْ فَرِيضَتِهِ شَيْءٌ، قَالَ الرَّبُ عَزَّ وَجَلَّ: انْظُرُوا هَلْ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوَّعٍ فَيُكَمَّلَ بِهَا التُقَصَّ مِنْ الفَرِيضَةِ، ثُمَّ يَكُونُ سَائِرُ عَمَلِهِ عَلَى ذَلِكَ» (")، لذلك يجب على كل مسلم مكلف أن يتعلم أحكام دينه، وخاصة منها الأساسات، كالتي تصح بها صلاته، وما لا تصح بها، فيتعلم أحكام الطهارة، ثم أحكام الصلاة؛ لأن صحة الصلاة متوقفة على صحة الطهارة، فيلا ينبغي للمسلم أن يتبنى حكماً شرعياً في مسألة من مسائل العبادات عن جهل منه، أو عن اجتهاد شخصي، إذ لا بيد من التعلم والتفقه، أو سؤال العلماء فيها؛ لأن أحكام الصلاة من الضروري معرفتها، إذ يتوقف عليها قبول العمل أو رده، فيلا بيد أن تأتي على الوجه الصحيح المجزئ، حتى لا يحاسب الإنسان عليها يوم القيامة، بسبب التقصير والجهل، لهذا اخترت لكم بعض المسائل المتعلقة بالصلاة، التي إن

المسألة الأولى: تـرك المأمـوم الجمـع مـع الإمـام في فصـل الشـتاء :

الجمع بين الصلاتين بسبب الأعـذار المبيحـة لـه، وقـد ذهـب كثـير مـن الفقهـاء إلى جـواز جمع الصلـوات في المطـر الـذي يبـل الثيـاب، وفي الـبرد الشـديد، وقالـوا إن الجمع بين الصلاتين لعـذر المطـر رخصـة مـن اللـه تعـالى، لرفع الحـرج عـن النـاس، واسـتدلوا بالحديث الـذي رواه ابـن عبـاس، رضي اللـه عنـه: «صَـلَّى رَسُـولُ اللَّـهِ، صـلى اللـه عليـه وسـلم، الظُّهْرَ وَالْعَـمْرَ حَمِيعًـا، في غَـيْر خَـوْفِ وَلاَ سَـفَر»(2).

<sup>1 -</sup> سنن الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء أن أول ما يحاسب به العبد يومر القيامة الصلاة، وصححه الألباني.

<sup>2 -</sup> صحيح مسلم ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الجمع بين الصلاتين في الحضر.

ولا إثـم عـلى المأمـوم إن تـرك الجمـع مـع الإمـام ، فـلا يصـلي معـه الصـلاة الثانيـة، وصلاته الأولى معله تكون صحيحة، سواء وجيد عنذر الجميع أمر لا، بيل بجيب على المأموم تـرك الجمـع عنـد فقـدان العـذر المبيـح لـه، خاصـة لمـا يقـوم بـه كثـير مـن الأئمـة في المساجد بالجمع دون عـذر مبيح تحصـل معـه مشـقة، كمجـرد رؤيـة غيـوم في السـماء، أو مطر خفيـف، أو بـرد عـادي، ومـن المعلـوم أنـه في فصـل الشـتاء تكـثر الخلافـات في المسـاجد في أمر الجمع، فكثير من الناس يريده، والبعض يرفضه، وبسبب هذا الأمر قد ترتفع الأصوات في المساجد، وتنشأ خلافات بين المصلين والإمام، أو فيما بينهم، وهذا غير جائز، ومرفوض، ونحذر منه؛ لأنه نوع من التعدى على المساجد التي لها حُرمة وقداسة ينبغي احترامها، وبخصوص قرار الجمع، فيعود إلى الإمام، فإن أشكل عليه الأمر، فله أن يشاور أهل العلم في منطقته، وأولاً وآخراً هو الذي يتحمل مسؤولية قراره الذي بينه وبين ربه؛ لقول النبي، صلى الله عليه وسلم: «الْإِمَامُ ضَامِنٌ، فَإِنْ أَحْسَنَ فَلَهُ وَلَهُمْ، وَإِنْ أَسَاءَ، يَعْنَى، فَعَلَيْهِ، وَلَا عَلَيْهِمْ »(١)، فمن اطمأنت نفسه إلى جمع الإمام، فليجمع معه، ومن لم تطمئن به، فليُصل معه بنية النفل، أو ينصرف بهدوء، وعلى الأئمة ترك التشديد في هـذا الأمـر عـلي المصلـين، فـلا يوجـد مانـع مـن الأخـذ بالرخصـة عنـد تحقـق العـذر المبيح لهـا؛ لقولـه عليـه الصـلاة والسـلام:«إنَّ اللَّـهَ يُحِـبُّ أَنْ تُـؤْنَى رُخَصُـهُ، كَمَـا يَكـرَهُ أَنْ تُـؤْتَى مَعْصَتُـهُ»(2).

<sup>1 -</sup> سنن ابن ماجة، كتاب إقامة الصلاة، والسنة فيها، باب ما يجب على الإمام، وصححه الألباني.

<sup>2 -</sup> مسند أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن عمر، رضى الله عنهما، وصححه شعيب الأرنؤوط.

واشترط جمهور الفقهاء الموالاة بين صلاق الجمع، بحيث لا يكون بينهما فاصل كبير، وإنما المسموح به الوقت اليسير بقدر الأذان أو الإقامة، وهذا هو الأحوط، وكذلك اشترطوا الترتيب، فلا يجوز دونه، إلا في حالة خشية فوات الصلاة الحاضرة، أو النسيان، أما بخصوص النية في الجمع عند افتتاح الصلاة الأولى، فقد اختلف العلماء في ذلك، فمنهم من أوجب النية قبل الصلاة الأولى، ومنهم من أجاز نية الجمع بعد الفراغ من الأولى إذا وجد العذر، والأحوط أن تكون عند افتتاح الصلاة الأولى، ولكن من أخرها لسبب النسيان أو غيره، فجمعه صحيح إن شاء الله تعالى.

## المسألة الثانية: المسبوق في صلاة الجنازة

صلاة الجنازة فرض على الكفاية، من صلاها له الأجر العظيم عند الله تعالى، ويزيد الأجر للمسلم إذا تبع الجنازة، فعن أبي هريرة، رضي الله عنه، عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: «مَنْ صَلَّى عَلَى جَنَازَةٍ وَلَمْ يَتْبَعْهَا فَلَهُ قِيرَاطٌ، فَإِنْ تَبِعَهَا فَلَهُ قِيرَاطٌ، فَإِنْ تَبِعَهَا فَلَهُ قِيرَاطٌ، وينبغي للمسلم الحرص قِيرًاطَانِ، قيل: وما القيراطان؟ قال: أَصْغَرُهُمَا مِثْلُ أُحُدٍ» (\*)، وينبغي للمسلم الحرص على صلاة الجنازة لفضلها، ولما فيها من رحمة للميت، ومغفرة له من الذنوب، وتخفيف عنه في قبره، بفضل الدعاء له والاستغفار، وشفاعة له بالصلاة عليه وحضور جنازته، وكذلك في الحضور مواساة لأهل الميت في مصابهم، وتخفيف عنهم.

والمسبوق في صلاة الجنازة بتكبيرة أو أكثر، يستحب له أن يقضيها متتابعة، فإن لم يفعل فلا بأس، يقول ابن قدامة، رحمة الله عليه: "يستحب للمسبوق في صلاة الجنازة قضاء ما فاته منها، وهذا قول سعيد بن المسيب، وعطاء، والنخعى، والزهرى،

<sup>\*</sup> صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب فضل الصلاة على الجنازة واتباعها.

وابن سيرين، وقتادة، ومالك، والثوري، والشافعي، وإسحق، وأصحاب الرأي؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا. وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُ وا»(1) وقياسًا على سائر الصلوات"(2)، أما من قال بعدم قضاء ما فات من تكبيرات الجنازة، فابن عمر، والحسن، وأيوب السختياني، والأوزاعي، قال ابن قدامة، رحمه الله: "ولنا قول ابن عمر، ولم يعرف له في الصحابة مخالف، ولأنها تكبيرات متواليات فلا يجب ما فاته منها كتكبيرات العيدين"(3).

والصفة التي يفعلها المسبوق إذا فاته شيء من تكبيرات الجنازة، أن ينتظر حتى يفرغ الإمام من تكبيرته التي هو فيها، فإذا كبر الإمام قبل إتمام الفاتحة كَبَّر خلفه، وسقط عنه إتمامها، ثم يقول بعد كل تكبيرة ما يقال بالترتيب المسنون، فإن بقي للمأموم تكبيرة أو أكثر بعد سلام الإمام، يكبر التكبيرات التي فاتته ثم يسلم.

## المسألة الثالثة: دعاء الاستفتاح في صلاة الجنازة

الصحيح عدم مشروعية دعاء الاستفتاح في صلاة الجنازة؛ لأن مبناها قائم على التخفيف والسرعة، فعن طلحة بن عبيد الله بن عوف، رضي الله عنه، قال: «صَلَّيْتُ خَلْفَ ابْنِ عَبَّاسٍ عَلَى جَنَازَةٍ، فَقَرَأً بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ، وَسُورَةٍ، وَجَهَرَ حَتَّى أَسْمَعَنَا، فَلَمَّا فَرَغَ أَخْدُتُ بِيَدِهِ، فَسَأَلْتُهُ فَقَالَ: سُنَّةٌ وَحَقُّ»(١)، فرسول الله، صلى الله عليه وسلم، جهر

<sup>1 -</sup> صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب قول الرجل: فاتتنا الصلاة.

<sup>2 -</sup> الـشرح الكبير عـلى مـتن المقنـع، عبـد الرحمـن بـن محمـد بـن أحمـد بـن قدامـة المقـدسي الجماعيـلي الحنبـلي، أبـو الفـرج، شـمس الدبـن: 2 /352.

<sup>3 -</sup> المغني لابن قدامة، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثمر الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي: 2 /369.

<sup>4 -</sup> سنن النسائي، كتاب الجنائز، باب الدعاء، وصححه الألباني.

بالفاتحة أمام الصحابة، ولم يجهر بدعاء الاستفتاح، ليعلم الناس آنه غير مشروع، وعلى ذلك استدل جمهور أهل العلم، وذهبوا إلى أنه يستحب أن يبدأ مصلو الجنازة بعد التكبيرة الأولى بالاستعادة ثم بالفاتحة مباشرة، من غير أن يقرأ دعاء الاستفتاح، وذهب بعض أهل العلم إلى أنه يشرع فيها كغيرها من الصلوات، قال ابن قدامة، رحمة الله عليه: "قال أبو داود: سمعت أحمد يسأل عن الرجل يستفتح الصلاة على الجنازة بسبحانك اللهم وبحمدك؟ قال: ما سمعت، قال ابن المنذر: كان الثوري يستحب أن يستفتح في صلاة الجنازة، ولم نجده في كتب سائر أهل العلم، وقد روي عن أحمد مثل قول الثوري؛ لأن الاستعاذة فيها مشروعة، فسن فيها الاستفتاح، كسائر الصلوات"، والأولى الأخذ برأي الجمهور بترك قراءة دعاء الاستفتاح في صلاة الجنازة أولى؛ لقوة دليلهم، والله تعالى أعلم.

<sup>\*</sup> المغـني لابن قدامـة، أبـو محمـد موفـق الدين عبـد اللـه بـن أحمـد بـن محمـد بـن قدامـة الجماعيـلي المقـدسي ثـم الدمشـقي الحنبـلي، الشـهير بابـن قدامـة المقـدسي: 2 /362.



## العفو ومكانته في الإسلام

الشيخ د. محمد يوسف الحاج محمد مفتي محافظة أريحا والأغوار

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وأصحابه أجمعين:

لقد اقترن خلق الصفح بخلق العفو في القرآن الكريم، والجامع بينهما ترك عقوبة الجانى المذنب، بيد أنَّ بينهما فرقاً في المعنى، وقد سبق بيان معنى العفو في مقال سابق.

أما معنى الصفح لغة فهو من (صَفَحَ)، بمعنى: أَعْرَضَ عَنْ ذَنَبِهِ (¹¹)، وجاء في لسان العرب عن الصفح: "وأصله مِنَ الإعراض بصَفْحَة وَجْهِهِ كأنه أَعرض بِوَجْهِهِ عَنْ ذَنْبِهِ "٤¹، وهو والصفح أبلغ من العفو في باب المسامحة، قال الراغب: "والصَّفْحُ تركُ التَّثريب، وهو أبلغ من العفو، ولذلك قال تعالى: (فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ) "(٤) وقال البيضاوي: "العفو ترك عقوبة المذنب، والصفح ترك تثريبه". (٩)

<sup>1-</sup> الـرازي، محمـد بـن أبي بكـر، مختـار الصحـاح، ص 176، المحقـق: يوسـف الشـيخ محمـد، الطبعـة: الخامسـة، عـدد الأجـزاء: 1، المكتبـة العصريـة - الـدار النموذجيـة، بـيروت – صيـدا، 1420هــ/ 1999م.

<sup>2-</sup> ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، لسان العرب، 2/ 515، الطبعة: الثالثة، عدد الأجزاء: 15، الناشر: دار صادر بيروت، 1414 هـ.

<sup>3-</sup> الراغب الأصفهاني،الحسين بـن محمـد ، المفـردات في غريـب القـرآن، ص 486، المحقـق: صفـوان عدنـان الـداودي، الطبعـة: الأولى، دار القلـم، الـدار الشـامية - دمشـق بـيروت، 1412هـــ.

<sup>4-</sup> البيضاوي، عبـد اللـه بـن عمـر ، أنـوار التنزيـل وأسرار التأويـل، 1 / 100، المحقـق: محمـد عبـد الرحمـن المرعشـلي، الطبعـة: الأولى، دار إحيـاء الـتراث العـربي - بـيروت، - 1418 هـــ

فالعفو ترك عقوبة المذنب مع القدرة على إنفاذها، والصفح: ترك لومه، ومن باب أولى ترك عقوبته، ويدل عليه قوله تعالى: {فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا} (البقرة: 109)، ترقيًا في الأمر بمكارم الأخلاق من الحسن إلى الأحسن، ومن الفضل إلى الأفضل.(1)

وقال القرطبي: والعفو: ترك المؤاخذة بالذنب، والصفح: إزالة أثره من النفس. صفحت عن فلان، إذا أعرضت عنه وتركته". (2) الصفح في القرآن الكريم:

ورد الصفح في القرآن الكريم في آيات عدة بصيغة الأمر والترغيب، فمن ذلك قوله تعالى: {وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا إِلا بِالحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لاَيْيَةٌ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الجَمِيلَ}. (الحجر: 85)

جاء في الوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي: {وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا يَنْنَهُمَا إِلا بِالحَقِّ} أي: للشَّواب والعقاب، أُثيب مَنْ آمن بي، وصدَّق رسلي، وأعاقب مَنْ كفر بي، والموعد لذلك السَّاعة، حيث يقول تعالى: {وَإِنَّ السَّاعَةَ لاَتِيَـةٌ} أَيْ: إنَّ القيامة تأتي فيجازى المشركون بقبيح أعمالهم {فَاصْفَحٍ} عنهم {الصَّفْحَ الجَمِيلَ} أَيْ: أعرض إعراضاً بغير فحشٍ ولا جزعٍ.

ولـذا كان عليـه الصـلاة والسـلام لا يقابـل أذى المشركـين إلا بالصـبر والحلـم، وممـا يـدل عـلى ذلـك مـا أخرجـه البخـاري، عَـنْ عُـرْوَةَ بْـنِ الزُّبَـيْرِ، أَنَّ عَائِشَـةَ، رَضِيَ اللَّـهُ عَنْهَـا، زَوْجَ النَّـبِيِّ، صَـلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَـلَّمَ، قَالَـتْ: (دَخَـلَ رَهْـطٌ مِـنَ اليَهُـودِ عَـلَى رَسُـول اللَّـهِ، صَـلَّى اللهُ عَلَيْهِ

<sup>1-</sup> أبـو هـلال العسـكري، الحسـن بـن عبـد اللـه، معجـم الفـروق اللغويـة، ص 362، المحقـق: الشـيخ بيـت اللـه بيـات، الطبعـة: الأولى، مؤسسـة النـشر الإسـلامي التابعـة لجماعـة المدرسـين، 1412هـــ

<sup>2-</sup> القرطبي، محمـد بـن أحمـد، الجامـع لأحـكام القـرآن، تفسير القرطبي، 2 / 71، تحقيـق: أحمـد الـبردوني وإبراهيـم أطفيـش، الطبعـة: الثانيـة، عـدد الأجـزاء: 20، النـاشر: دار الكتـب المصريـة - القاهـرة، 1384هــ - 1964م.

خلق حمير

وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكُمْ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَفَهِمْتُهَا، فَقُلْتُ: وَعَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ، قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَهْ لاَّ يَا عَائِشَةُ، إِنَّ اللَّه يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ اللَّهِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قَالُ وَا اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قَالُ وَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قَالُ وَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

ومن الأمر بالصفح ما جاء في قوله تعالى: {وَلا يَأْتَـلِ أُولُـو الْفَضْلِ مِنْكُـمْ وَالسَّـعَةِ أَنْ يُؤْتُـوا أُولِي الْقُـرْبَى وَالمَسَـاكِينَ وَالمُهَاجِرِيـنَ فِي سَـبِيلِ اللَّـهِ وَلْيَعْفُـوا وَلْيَصْفَحُـوا أَلا تُحِبُّـونَ أَنْ يَغْفِـرَ اللَّـهُ لَكُـمْ وَاللَّـهُ غَفُـورٌ رَحِيمٌ }(النـور: 22)

يقول ابن كثير: "وهـذه الآيـة نزلـت في الصديِّق، حـين حلـف ألا ينفـع مسـطح بـن أثاثـة بنافعة بعدما قال في عائشة ما قال، فلما أنزل الله براءة أمر المؤمنين عائشة، وطابت النفوس المؤمنة واستقرت، وتاب الله على من كان تكلم من المؤمنين في ذلك، وأقيم الحد على من أقيم عليه، شرع تبارك وتعالى، وله الفضل والمنة، يعطف الصديق على قريبه ونسيبه، وهو مسطح بن أثاثة، فإنه كان ابن خالة الصديق، وكان مسكيناً لا مال له، إلا ما ينفق عليه أبو بكر، رضي الله عنه، وكان من المهاجرين في سبيل الله، وقد ولـق ولقـة - أي زلـق زلقـة -، تـاب اللـه عليـه منهـا، وضرب الحـد عليهـا. وكان الصديـق، رضي الله عنه، معروفاً بالمعروف، له الفضل والأيادي على الأقارب وغيرهم. فلما نزلت هذه الآية إلى قوله تعالى: {أَلا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ } أي: فإن الجزاء من جنس العمل، فكما تغفر عن المذنب إليك نغفر لك، وكما تصفح نصفح عنك. فعند ذلك قال الصديق: بلي، والله إنا نحب -يا ربنا-أن تغفر لنا. ثمر أرجع إلى مسطح ما كان يصله من النفقة، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً، في مقابلة ما كان قال: والله لا أنفعه صحيح البخاري، كتاب الأدب، بَابُ الرِّفْق فِي الأَمْرِ كُلِّهِ.

بنافعـة أبـدا، فلهـذا كان الصديـق هـو الصديـق، رضى اللـه عنـه، وعـن بنتـه. (١٠)

وهناك حديث نبوي صحيح السند، دقيق المعنى، في وجوب عدم التحامل على المخطئ، والصفح عن المذنب، وأخذ المسلم بأحسن ما فيه، والإغضاء عن زلات المؤمن، وإحسان الظن بالناس، وما أحوجنا إلى الاتعاظ بهذه المعاني، والعمل بمقتضياتها، والحديث أخرجه البخاري أَنَّ عِتْبَانَ بْنَ مَالِكِ، وَهُـوَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُـولِ اللَّـهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا مِنَ الأَنْصَارِ، أَنَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَـلَّمَ، فَقَـالَ: (يَـا رَسُـولَ اللَّـهِ؛ قَـدْ أَنْكَـرْتُ بَـصَرِي، وَأَنَـا أُصَـلِّي لِقَوْمِـي فَإِذَا كَانَـتِ الأَمْطَـارُ سَالَ الوَادِي الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَهُ مْ ، لَـمْ أَسْتَطِعْ أَنْ آقَ مَسْجِدَهُمْ فَأُصَلِّيَ بهـمْ ، وَوَدِدْتُ يَـا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَّكَ تَأْتِيني فَتُصَلِّي فِي بَيْتي، فَأَتَّخِذَهُ مُصَلِّي، قَالَ: فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: سَأَفْعَلُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، قَالَ عِتْبَانُ: فَغَدَا رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَأَبُو بَكْر حِينَ ارْتَفَعَ النَّهَارُ، فَاسْتَأْذَنَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَذِنْتُ لَهُ، فَلَمْ يَجْلِسْ حَتَّى دَخَلَ البَيْتَ، ثُمَّ قَالَ: أَيْنَ تُحِبُّ أَنْ أُصَلِّيَ مِنْ بَيْتِكَ؟ قَالَ: فَأَشَرْتُ لَهُ إِلَى نَاحِيَةٍ مِنَ البَيْتِ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَكَبَّرَ، فَقُمْنَا، فَصَفَّنَا، فَصَلَّى رَكْعَتَيْن، ثُمَّ سَلَّمَ، قَالَ: وَحَبَسْنَاهُ عَلَى خَزِيرَةٍ ( ) صَنَعْنَاهَا لَـهُ، قَالَ: فَآبَ في البَيْتِ، رِجَـالٌ مِـنْ أَهْـلِ الـدَّارِ، ذَوُو عَـدَدٍ، فَاجْتَمَعُـوا، فَقَـالَ قَائِـلٌ مِنْهُـمْ: أَيْـنَ مَالِـكُ بْـنُ الدُّخَيْشِـن أُو ابْـنُ الدُّخْشُـن؟ فَقَـالَ بَعْضُهُـمْ: ذَلِـكَ مُنَافِـقٌ لاَ يُحِـبُّ اللَّـهَ وَرَسُـولَهُ، فَقَـالَ رَسُـولُ اللَّـهِ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لاَ تَقُلْ ذَلِكَ، أَلاَ تَرَاهُ قَدْ قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، يُريدُ بذَلِكَ وَجْهَ 1- ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، 6 / 31، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، الطبعة: الثانية، عـدد الأجزاء: 8، :

دار طيبـة للنـشر والتوزيـع، 1420هــ - 1999م.

<sup>2-</sup> الخزيرة لحـم يقطـع صغـارًا فـإذا نضج ذُرّ عليـه دقيـق: ابـن قرقـول، إبراهيـم بـن يوسـف بـن أدهـم، مطالـع الأنـوار عـلى صحـاح الآثـار، 2 / 269، تحقيـق: دار الفـلاح للبحـث العلمـي وتحقيـق الـتراث، الطبعـة: الأولى، عـدد الأجـزاء: 6، النـاشر: وزارة الأوقــاف والشـؤون الإسلامية - دولـة قطـر، 1433 هــ - 2012 مر

#### العفو ومكانته في الإسلام

ُ اللَّهِ، قَـالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَـالَ: فَإِنَّا نَـرَى وَجْهَهُ وَنَصِيحَتَـهُ إِلَى الْمُنَافِقِينَ، قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ، صَـلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَـلَّمَ: فَـإِنَّ اللَّـهَ قَـدْ حَـرَّمَ عَـلَى النَّـارِ مَـنْ قَـالَ: لاَ إِلَـهَ إِلَّا اللَّـهُ، يَبْتَغِي بِذَلِـكَ وَجْـهَ اللَّـهِ ).(1)

والكلام في هذا الحديث طويل، ولا بد من التوضيح أنَّ الصحابي المتهم بالنفاق في متن الحديث، هو من البدريين، وهو زوج ابنة عبد الله بن أبي بن سلول، فالظاهر أتَّه التُهِمَ بالنفاق عند الصحابة لمخالطة المنافقين وصحبته إياهم، وقد جاء في كتاب أسد الغابة في معرفة الصحابة في ترجمته: "مالك بن الدخشم: مالك بن غنم بن عوف بن عمرو بن عوف. شهد بدراً في قول الجميع، وهو الذي أسر يوم بدر سهيل بن عمرو وكان يتهم بالنفاق، وهو الذي قال فيه عتبان بن مالك لرسول الله، صلى الله عليه وسلم: إنه منافق... ولا يصح عنه النفاق، وقد ظهر من حسن إسلامه ما يمنع من اتهامه-نقلاً عن ابن عبد البر القرطبي-(2)، وهو الذي أرسله رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فأحرق مسجد الضرار، هو ومعن بن عدي". (3)

جاء في مصابيح الجامع: (وإنما كرهت الصحابة من ابن الدخشن مجالسة المنافقين ومودتهم، وقد انتفت المظنة -ولله المنةُ- بشهادةِ مَنْ لا ينطِق عن الهوى أنه قال "لا إله إلا الله، يريد بذلك وجه الله". (4)

<sup>1-</sup> صحيح البخاري، كتاب الصلاة، بَابُ المَسَاجِدِ في النيُوتِ.

<sup>2-</sup> ابـن عبــد الــبر، يوســف بـن عبــد الله،الاســتيعاب في معرفــة الأصحــاب، 3/ 1351، تحقيــق: عــلي محمــد البجاوي،الطبعــة: الأولى، عــدد الأجـزاء: 4، دار الجيــل، بـيروت، 1412 هـــ 1992م.

<sup>3-</sup> ابن الأثير، على بن أبي الكرم، أسد الغابة، 4 /247، دار الفكر - بيروت، 1409هـ- 1989م.

<sup>4-</sup> الدماميني،محمـد بـن أبي بكر،مصابيـح الجامـع 2 / 130، تحقيــق: نــور الديـن طالــب، الطبعــة: الأولى، عــدد الأجــزاء: 10، دار النــوادر، ســوربا، 1430 هــ - 2009م.

العبرة من هذا الحديث أنَّ تهمة النفاق المذكورة في الحديث بحق هذا الصحابي البدري، كانت لقرينة ظاهرة، بيد أنَّ سيدنا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، قد شهد له بالإيمان، ولم يأخذه بالظاهر من خطئه في مخالطة المنافقين، أو في تغيبه عن استقباله عليه الصلاة والسلام لما زار قومه، بل شهد له بالإيمان، فلم يؤاخذه بالخطأ بل أبدى فضيلته، وأكدَّ عليه الصلاة والسلام، على مكانته، وأكثر من ذلك فهذه شهادة له بالجنة، فالرجل أخطأ في حق نفسه، وفي حق دينه، وفي حق نبيه، صلى الله عليه وسلم، عندما خالط المنافقين، وتخلف عن استقبال نبي الله، صلى الله عليه وسلم، وقد شرف قومه بتلك الزيارة، ولكنه عليه الصلاة والسلام، لم يلتفت إلى تلك الأخطاء، ولم يجعلها معياراً للحكم على صاحبها، فالحقد أبعد ما يكون عن خلق نبي الرحمة، صلى الله عليه وسلم.

وإنَّ خير ما نعقب به على هذا الخلق النبوي العظيم، هو شهادة الله تعالى لخلق نبيه بأنه عظيم، حيث قال عزَّ من قائل: {وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ} القلم: 4) من دروس شهادته صلى الله عليه وسلم، لذلك الصحابي بالإيمان، وجوب عدم حمل أمر المسلم على أسوأ الوجوه، بل يجب حمل أمره على المحمل الحسن، فربما رأينا مسلماً في مظنة السوء، وكان له عذر ولا نعلمه، وهذا هو خلقه عليه الصلاة والسلام، يبحث عن العذر للمخطئ، ويقبل من المعتذر، ويغفر للنادم، ويصفح عن التائب، اللهم احشرنا في زمرته، وأنلنا شفاعته عليه الصلاة والسلام.

أنت تسأل والمفتي يجيب



الشيخ محمد أحمد حسين / المفتى العام للقدس والديار الفلسطينية

## 1. حكم فرض غرامة مالية على التأخر في تسديد الديون

الجـواب: الحمـد للـه رب العالمـين، والصـلاة والسـلام عـلى أشرف الخلـق، سـيدنا محمـد الأمـين، وعـلى آلـه وصحبـه أجمعـين، وبعـد؛

فمسألة التغريم بالمال، أو فرض غرامة على التأخر في سداد الالتزامات المالية؛ أجازها مجلس الإفتاء الأعلى في قراره رقم: 1/ 48 بتاريخ 17 /7 /2004م، ضمن الضوابط الآتية:

1. ألّا يتم التعامل مع عقوبة التغريم المالي على أنها من الزوائد الربوية، فلا يجوز أن تقدر حسب نسبة الفائدة المصرفية، ولا يجوز أن تتضاعف الغرامة حال عدم سدادها، وفق حساب الفائدة المركبة، والأولى أن تسمى غرامة تأخير.

2. إن فرض الغرامة المالية يجب أن يكون بعد إخطار الممتنع عن الدفع بمعاقبته بها، ولا تكون بمجرد التأخير عن الدفع مباشرة، بل لابد أن يعطى الممتنع فرصة أخرى، فإن أصر على عدم الدفع، كان جاحداً لحق الغير، ويستحق على ذلك العقوبة.

3. أن يرجع في تقدير الغرامة إلى أهل الخبرة، بحيث يتم تقدير الخسائر التي يمكن أن تتكبدها الشركة نتيجة التخلف عن الدفع، كما يجب أن تتناسب هذه الغرامة مع المبلغ المطلوب دَفْعـهُ أصلاً.

4. التعامل بعدل وموضوعية في فرض الغرامات، وبعيداً عن التعسف في استخدام هذا الحق، وأن يتم تطبيق مبدأ الغرامة بالسوية ودون تفرقة.

وعليه؛ فالغرامة المالية غير جائزة؛ إن لـم تكن ضمن الضوابط المذكورة أعلاه، ويمكن للسائل تجنب الوقوع في إثم الربا، وذلك بدفع المستحقات التي عليه دون تأخير.

#### 2. حكم العمل في بيع بطاقات اليانصيب

#### السؤال: ما حكم العمل في بيع بطاقات اليانصيب؟

وعليه؛ فلا يجوز العمل في بيع بطاقات اليانصيب بغض النظر عن اسمها؛ لأن فيه إعانة على الحرام، والله تعالى يقول: {وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ

<sup>\*</sup> صحيح مسلم ، كتاب البيوع، باب بطلان بيع الحصاة، والبيع الذي فيه غرر.

وَالْعُـدْوَاٰنِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَـدِيدُ الْعِقَـابِ} (المائدة: 2)، وننصح بالبحـث عـن عمـل حـلال، فمـن تـرك شـيئاً يبتغـى بـه رضـا اللـه، عوضـه اللـه خـيراً منـه.

## 3. حكم قراءة كتب منشورة على الإنترنت أصحابها يمنعون ذلك

السؤال: ما حكم قراءة كتب منشورة على الإنترنت وأصحابها يمنعون ذلك، إلا بالشراء، أو بإحضارها من دار النشر، أو من موزعيها؟

الجواب: حرمت الشريعة الإسلامية الاعتداء على أموال الآخرين، أو اغتصابها، أو التعرض لممتلكات الناس ومنجزاتهم، وحكم قراءة كتب منشورة على الإنترنت، يختلف حسب الكتب، أو المواقع نفسها، فالكتب أو المواقع التي ينص أصحابها على أن الحقوق محفوظة لهم، لا تجوز قراءتها إلا بإذنهم، أو حسب شروط أصحابها، أما إذا لم ينص على منع القراءة، فتجوز قراءتها؛ لأن حقوق الاختراع والإعداد والإنتاج وغيرها محفوظة لأصحابها، ولا يجوز الاعتداء عليها، والله تعالى يقول: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الله أَمُوالَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللّه كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا} (الساء: 29)، وهذا ما أكده مجلس الإفتاء الأعلى في فلسطين في قراره رقم: 2008/ ، بتاريخ 25 /3 /2008م.

4. حكم الذهاب إلى شخص يفك السحر بتبخير حروف مقطعة من القرآن، وحكم طلب يمين بمن يشك فيه أنه يعمل السحر

السؤال: ما حكم الذهاب إلى شخص يفك السحر بتبخير حروف مقطعة من القرآن؟ وما حكم طلب يمين بمن يشك فيه أنه يعمل السحر؟

الجواب: التعامل بالسحر، لا يجوز، وقد ورد ذكر السحر في القرآن الكريم على سبيل الذم، قال تعالى: {إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرِ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى} (طه: 69)،

وقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: (اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ؛ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشِّرْكُ بِاللَّهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، وَأَكُلُ اللَّهِ؛ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشِّرْكُ بِاللَّهِ، وَالسَّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، وَأَكُلُ اللَّهِ عَالِ الْيَتِيمِ، وَالتَّولِي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَدْذُفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْعُافِلَاتِ) (1)، الرِّبَا، وَأَكُلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالتَّولِي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَدْذُفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْعُافِلَاتِ) (1)، والذهاب إلى العرافين والسحرة والكهان حرام، حذّر منه النبي، صلى الله عليه وسلم، بقوله: (مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً) (2)، ومجلس الإفتاء الأعلى في قراره رقم: 2 /8 بتاريخ 4 /12 /1996م بين أن "السحر والكهانة والعرافة حرام شرعاً، يأثم المتعامل بها، سواء بالممارسة أم بالذهاب إلى من يمارسها، وكل ذلك من الكبائر المنهى عنها شرعاً، ويكفر مستحل ذلك".

ومن ابتلي بالسحر أو الحسد، ينصح باللجوء إلى الله تعالى بالدعاء، وعدم اللجوء إلى السحرة والمشعوذين، الذين من سبيلهم استخدام الحروف المقطعة، في دفع أي ضرر عنه، أو طلب أي خير ومنفعة، وعليه الأخذ بالأسباب والوسائل السليمة في دفع ضرر الجن عنه، ومن ذلك الرقية الشرعية، التي أخبر عنها النبي، صلى الله عليه وسلم، مثل قراءة سورة الفاتحة، والبقرة، خاصة أولها وآخرها، وآية الكرسي، والمعوذات، والأذكار، والأدعية المأثورة وغيرها، أو سماعها.

ولا يجوز اتهام أي شخص بالسحر، أو الطلب منه حلف يمين على ذلك دون بينة واضحة، فالظن لا يغني عن الحق شيئاً، وبعض الظن إثم، وعلى من تعامل بالسحر التوبة إلى الله تعالى، وكثرة الاستغفار، وترك العودة إليه.

<sup>1-</sup> صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب رمى المحصنات.

<sup>2-</sup> صحيح مسلم ، كتاب السلام ، باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان.

## 5. ما حكم العمل في متاجر عبر الإنترنت للترويج لمنتوجات مقابل أخذ عمولة

السؤال: هناك متاجر أون لاين مثل أمازون، تتيح للشخص أخذ رابط منها لمنتوج والترويج له، فإذا جاء شخص آخر، واشترى من هذا الرابط تكون للأول عمولة، ويتاح له أخذ عمولة لو دخل شخص آخر من الرابط الخاص به على المنتوج، لكنه دخل لمنتوج آخر واشتراه، مثلاً لو قام شخص بأخذ رابط منتوج جهاز حاسوب، وقمت بالترويج له، ودخل شخص من هذا الرابط على صفحة جهاز حاسوب، وتجول في الموقع، وقام بشراء شيء محرم، مثلاً الخمور أو كأس خمر أو غيره، فسيتم احتساب عمولة هذا الشيء المحرم له، فلو حدث هذا، هل يجوز التبرع بقيمة تلك العمولة لأعمال الخير؟ ولو تعذر التأكد من صحة العمولات، وتتبع مصدر منتوجات بعضها أو كلها، ما العمل وقتها؟

الجواب: إن التعامل الاقتصادي عبر الإنترنت تكتنف محاذير لا تخلو من المحرمات؛ لأن كثيراً من أعمال الشركات الموجودة على الإنترنت يشوبها الغرر والجهالة، وتكون غير منضبطة بأحكام الشرع، فينبغي للمسلم أن يتحرى عن طبيعة العمل الذي يتكسب من ورائه المال، ولا يقبل الانخراط في أعمال وهمية، أو معالمها غير واضحة، وقد تفضى إلى التلبس بالحرام، أو الوقوع في شبهاته.

والمتاجر عبر الإنترنت تختلف عن بعضها في نظامها وطريقة عملها، وبالتالي لا يمكن إعطاؤها حكمًا شرعيًا واحدًا، ولا يمكن الحكم عليها دون الوقوف على تفاصيل عملها بشكل دقيق، فعلى السائل أن يتجنب مباشرة هذا العمل، حتى تنجلي له صورته، وينتفي عنه التحريم أو شبهته.



إعداد: إيمان خليل تايه

رئيس قسم النشر والتوزيع / دار الإفتاء الفلسطينية ﴿

## صدقات مُزينة

روي عـن عائشـة، رضي اللـه عنهـا، أنهـا كانـت تمسـح النقـود الذهبيـة بمنديـل معطـر المســك قبــل إخراجهـا للفقــراء.

روي عن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أنه كان يتصدق بالسُكر؛ لأنه يحبه، وحتى ينال فضل البر، ولقوله تعالى: {لَنْ تَنَالُوا الْبرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ}(آل عمران: 192)

رجل له عادة في بعض الأحيان أن يدعو في سجوده لمن عن يمينه وعن يساره في الصلة، المدهش أنه لا يعرفهم.

معلمة صفوف أولية كل صباح تتفقد طالباتها تصلح شعورهن، وترتب لباسهن، لأن منهن يتيمات، أو من أمهات مطلقات.

امرأة في كل اجتماع عائلي تجتمع بالخادمات، وتقص عليهن من قصص الرسول، صلى الله عليه وسلم، وتعطيهن هدايا، وهن يرقبنها بشوق في كل لقاء!

رجل يتصدق بصدقة، ثم يقول: "اللهمَّ هذه عن أموات المسلمين الذين لا اللهمَّ عن أموات المسلمين الذين لا المحدون من يتصدق عنهم"

#### کلام من ذهب!

- من يتكلم معك عن حياته الخاصة، ويشاركك كل شيء، اعلم أنه وصل إلى حد الثقة، فلا تخسره.
- خادراً ما تجد طاولة في مطعم بكرسي واحد؛ في صورة تعبر عن أن الحياة لا تعاش دون مشاركة.
- خياتنا أفضَا، كل ذلك لفقدان القناعة.
- الدنيا قوسان، القوس الأول الولادة، والقوس الثاني الموت، فاصنع بينهما شيئاً الفعاً....!
  - 🖈 مهما كنت مثالياً، ستجد من يكرهك، حتى الملائكة نكرهها الشياطين.
    - ★ عندما تعجبنا عقلية أحدهم، ستعجبنا ملامحه مهما كانت.

وهـو ينظـر خلفـه؟!

- 🖈 اعمل الخير بصوت هادئ، غداً يتحدث عملك عنك بصوت عالٍ.
- كل شيء يصبح جميلاً عندما نريد أن نراه جميلاً، وقد قيل: كن جميلاً ترى الوجود جميلاً.
- ★ دع الماضي يمـضي، وأحاديـث النـاس تمـضي، فهـل سـمعت بشـخص ربـح سـباقاً،
- لا تحزن إذا لم يتذكرك الناس إلا وقت الحاجة، بل ابتسم لأنك كالشمعة، ما إن أظلمت حياتهم، أسرعوا إليك!

## ﴿يَدَاك أوكتا وفوك نفَحَ ﴿

رجل فقير زوجته تصنع الزبدة، وهو يبيعها في المدينة لإحدى البقالات، وكانت الزوجة تعمل الزبدة على شكل كرة، وزنها كيلو، هو يبيعها لصاحب البقالة، ويشتري بثمنها حاجات البيت.

وفي أحد الأيام شكَّ صاحب المحل بالوزن، فقام بوزن كل كرة من كرات الزبدة، فوجدها (900) جرام، فغضب من الفقير.

عندما حضر الفقير في اليوم التالي، قابله بغضب، وقال له: لن أشتري منك؛ لأنك تبيعني الزبدة على أنها كيلو، ولكنها أقل من الكيلو بمائة جرام!!

حينها حزن الفقير، ونكس رأسه، ثم قال: نحن يا سيدي لا نملك ميزاناً، ولكني اشتريت منك كيلوا من السكر، وجعلته لي مثقالاً؛ كي أزن به الزبدة!!!

تيقنوا تماماً أنَّ: مكيالك يكال لك به

## ِّ أُحياناً يتأخر تحقق الأماني لتكثر العطاياً يُ

كان يوسف، عليه السلام، مسجونًا، ومعه شابان آخران، كان يوسف الأجمل قلبًا وقالبًا، ومع ذلك أخرجهما الله قبله، وبقي هو في السجن بعدَهما بضع سنين الأول: خرج ليُصبح خادماً

والآخر: خرج ليُقتل

ويوسف، عليه السلام، خرج بعد زمن ليصبح عزيز مصر!

فقد تتأخر الأماني لتكثر العطايا!

قَـال تعـالى: {وَعَـسَى أَنْ تَكْرَهُـوا شَـيْئًا وَهُـوَ خَـيْرٌ لَكُـمْ وَعَـسَى أَنْ تُحِبُّـوا شَـيْئًا وَهُـوَ شَرُّ لَكُـمْ وَاللَّـهُ يَعْلَـمُ وَأَنْتُـمْ لا تَعْلَمُونَ}(البقرة:216)

#### ً نصائح ثمینة ُ

ليس عليك "إسعاد" كل الناس، ولكن عليك أن لا "تؤذي" أحداً من الناس، واعلم أن التسامح هو أكبر مراتب القوة، وحب الانتقام أحد مظاهر الضعف، وإياك أن تدخل في نوايا الناس، فلا يعلم ما في القلوب إلاعلّام الغيوب، وأحسن الظن بِرَبِّك، تزداد قوة ورصانة، وأحسن الظنّ بالناس تكن سعيداً.

من أجمل ما قيل: استلطفوا بعضكم وأنتم أحياء، فإن الشوق بعد الممات لا يطاق، امسح الخطأ عندما تتعرض لا يطاق، امسح الخطأ عندما تتعرض للإساءة، لا تفكر في أقوى رد، بل فكر في حفظ الود، فالأحباب الصادقون من استمروا متحابين.

فأحسنوا في ذلك، فإن الله يحب المحسنين ....

## البركة

- عدد أخوة يوسف 11 ومع ذلك تآمروا عليه، بينما لموسى أخ وحيد (هارون) طلب له الوزارة، وأن يعاضده الله به، وعلى لسان موسى، عليه السلام، يقول تعالى: {وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي\* هَارُونَ أَخِي\* اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي\* وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي} (طه: 29-32) اسألوا الله دائماً البركة في النفس، والمال، والولد، والرزق، قلّ منه أو كثر! فليست العبرة بالعدد، إنما العبرة بالبركة...
- البركة: جند خفي من جنود الله، يرسلها على من يشاء، فتحل في الوقت والعمر والمال والولد ...
- البركة: إذا حلّت في المال كثرته، وفي الولد أصلحته، وفي الجسم قوته، وفي الوقت عمّرته، وفي القلب أسعدته..

## يًا لها من رحلة ﴿ إِ

يا لها من رحلة تبدأ من ظهر الأب، إلى بطن الأم، ومن بطن الأم إلى ظهر الأرض، ومن بطن الأم إلى ظهر الأرض، ومن ظهر الأرض إلى يوم العرض، وفي كل محطة، ترى العجب، وفي النهاية تحط الرحال، إما إلى الجنة، وإما إلى النار.

## ﴿ شيئان يحزنان ﴿ ﴿

- رجل لمر يدخل المسجد، إلا في جنازته
  - وامرأة لمر تستر نفسها، إلا في كفنها

كم هي مؤلمة؟! إلى متى الغفلة؟!

## حقيقة مرة

- پحضرون للدوام في وقته 🬟
- ★ ويحضرون للمطار قبل موعده
- ★ ويحضرون للمشفى قبل الموعد أيضاً
- ﴿ ثَمْ يِنامُ وِنَ عَن الصَّلَاةَ، ويقولُ وِن: مشكلتنا نومنا ثقيلَ، واللَّه تعالى يقول: {بَلْ يُوْتُرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا \* وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ} (الأعلى: 16-17)

## اكثر الناس كالله

إذا نصحت أحداً بترك معصية كان رده:أكثر الناس يفعلون ذلك، لست وحدي !!

ولو بحثت عن كلمة " أكثر الناس" في القرآن لوجدت بعدها:

{وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ} (يوسف: 38)

{وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ}(الأعراف: 187)

{وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ} (يوسف: 103)

## ولو بحثت عن كلمة " أكثرهم " لوجدت بعدها

{وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ}(الأنعام: 111)

{وَإِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفَاسِقِينَ} (الأعراف: 102)

{وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ}(الأنفال: 34)

{بِّلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ}(العنكبوت: 63)

{فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ}(فصلت: 4)

فكن أنت من القليل الذين قال الله تعالم فيهم:

{وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ}(سِأ: 13)

{وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ}(هود: 40)

{ثْلَّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينِ\* وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ}(الواقعة: 13 - 14)



## مناغاة معتمر

أ. زهد**ي حنتولي** موظف إداري مكتب نائب المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية

شـوقٌ تحقّـقَ مـن طيـفٍ سرى قبسـا منْ موطن الحبِّ حتى موطن الحرم لبطن مكّـةَ قـد سارت قوافلنا مسيرة الوقتِ بين الصبح والظَّلمِ لرؤيـةِ الكعبـةِ الغـرّاء كالعلـم حتى وصلنا لبيتِ الله في لهَـفِ والدمع يــذرفُ مــن رؤيــا بصيرتــهِ والـروحُ نشـوى ووجـهٌ ظاهـرُ البسَـمِ قـد امتلكنا كنـوز الأرض والنّعـمِ رأيناهــا تكحّلـتْ ألقـاً في النــورِ أعيننــا وزال عنها دجى التسهيد والسقم في منظر صورد الإحساس صورته وقال شعراً بها من أروع الكلمِ ترجو من اللهِ غفراناً بلا سأمِ فاضت قرائحنا تدعو بأدعية ترى به الطّيفَ لوناً غير منقسمِ وفي الطـوافِ تـدورُ الأرضُ خاشـعةً

جـاءتْ تلـبّي نـداءً في دعائهـمِ ديـنٌ يوحّـدُ بـين العـرْبِ والعجـمِ تبايــن بــينَ القــدْرِ كأنها لـم تكـنْ تسـعى عـلى قـدَمِ وينظمُ الحرفَ في حُسْنِ من النّظُمِ فكانَ لِي نطْـقُ شـعرِ هـبَّ كالنّسـمِ وعينٌ قلبي على القدسِ التي بدمي ومنْ فلسطينَ نبضي خطَّ بالقلمِ بل أيقظت كلّ إحساسٍ ولمْ تنمِ ستشرقُ الشمسُ تجلو القهرَ والوهَمِ حـرّاً طليقـاً بـلا قيـدِ ولا ألـمِ

ترى به أمماً منْ كلّ ناحيةٍ جاءتْ على لغة الإيمان يجمعها فلا فروقاً ترى يغتالُ وحدتها سعتْ جوارحنا سعياً بــلا كلــل سمعتُ صوق يناغي نبضَ قافيتي وقفـتُ أنظـرُ حـولي في مشـاهدةٍ عـينٌ عـلى مـا أرى فيهـا مبـاشرةً فلسطن تحنانٌ كانت معى لم تغب عن وجدِ ذاكرتي أَنْ لا دوامَ لليـل طـالَ في زمـن والطيرُ يشدو بشدو طابَ سامعهُ



# ظواهر... بين الذوق وجبر الخواطر

الشيخ أحمد شوباش مفتي محافظة نابلس

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد النص الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد؛

يعد الذوق قيمة بديعة، وسلوكاً ماتعاً، ينبغي ممارسته عند كل لحظٍ ولفظ، وقول وفعل وفعل وعمل، به يرتقي المرء إلى أعلى درجات الإنسانية، وأرق منازل البشرية، ودونه ينحدر المرء ويهبط، وإذا ما حرص الإنسان على ممارسة حياته بأعلى درجات الذوق، فإنه يحيا مراعياً للآخرين، دون أن يمس مشاعرهم، أو يدخل الحزن عليهم، بل إنه يجبر خواطرهم، ويطيب نفوسهم، ويسعى لإدخال الفرح والسرور إلى قلوبهم ونفوسهم،

## مفهوم الذوق وجبر الخواطر:

الـذوق: وجـود الطعـم في الفـم، وأصلـه فيمـا يقـلُّ تناولـه دون مـا يكـثر، فـإن مـا يكـثر منـه يقـال لـه: الأكل، واختير في القـرآن لفـظ الـذوق في العـذاب، لأن ذلك - وإن كان في التعـارف للقليـل- فهـو مسـتصلح للكثير، فخصـه بالذكـر ليعـم الأمريـن، وكـثر اسـتعماله في العـذاب، نحـو قولـه: {إِنَّكُمْ لَذائِقُـوا الْعَـذابِ الْأَلِيمِ }(الصافات: 38) وقـد جـاء في الرحمـة نحـو

من هنا هناک

قوله:{وَلَئِنْ أَذَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً}(هود: 9) واستعمل الـذوق مع اللبـاس، فقـال: {فَأَذاقَهَا اللَّهُ لِبِـاسَ الْجُـوعِ وَالْخَوْفِ}(النحل: 112) مـن أجـل أنـه أريـد بـه التجربـة والاختبـار.(١)

وقد انتقل المعنى اللغوي من ذوق الطعام إلى إدراك محاسن العلوم، وقد يخص بلطائف الكلام، فالذوق قوة مرتبة في العصبة البسيطة على سطح اللسان الظاهر، من شأنها إدراك ما يرد عليه من خارج الكيفيات الملموسة من الحرارة والرطوبة والبرودة واليبوسة، وهو أصلاً تعرّف الطعم، ثم كثر حتى جعل عبارة عن كل تجربة، ثم استعمل في الرحمة، وقد يطلق على القوة المهيئة للعلوم من حيث كمالها في الإدراك بمنزلة الإحساس، وقد يخص الذوق بما يتعلق بلطائف الكلام، لكونه بمنزلة الطعام الشهي اللذيذ. (2)

وجبر الخواطر أصله: جَبَر العظم، إذا صلح، وجَبَر القلوب المنكسرة: آسى المحزونين وواساهم، وجبر اليتيم: أعطاه حاجته، وأصلح حاله، وأحسن إليه، وجبر خاطره، أو جبر بخاطره: أجاب طلبه، وأزال انكساره، وأرضاه. (3)

وهـذا أحـد معـاني اسـم اللـه الجبـار، بمـا يليـق بجلالـه وجمالـه، فهـو الـذي يجـبر الضعيـف، وكل قلـب منكـسر، فيجـبر الكسـير، ويغـني الفقـير، وييـسر عـلى كل معـسر، ويجـبر المصـاب بتوفيقـه للثبـات والصـبر،

<sup>1.</sup> الأصفهـاني: أبـو القاسـم الحسين بـن محمـد المعـروف بالراغـب الأصفهـاني ( المتـوفى: 502 هــ)، المفـردات في غريـب القـرآن، مـادة ذوق، ص 170، المحقـق: صفـوان عدنـان الـداودي، النـاشر: دار القلـم، الـدار الشـامية - بـيروت- دمشـق، الطبعـة: الأولى 1412هـــ

<sup>2.</sup> الكفوي: أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني القريمي ( المتوفى: 1094 هـ ) الكليات معجـم في المصطلحـات والفـروق اللغويـة، مـادة ذوق، ص 462، المحقـق: عدنـان درويـش - محمـد المـصري، النـاشر: مؤسسـة الرسـالة - بـيروت، سـنة النـشر: بـلا، عـدد الأجـزاء: 1.

<sup>3.</sup> عمر: د. أحمـد مختـار عبـد الحميـد ( المتـوفى: 1424هـــ ) بمسـاعدة فريـق عمـل، معجـم اللغـة العربيـة المعـاصرة، مـادة ذوق، 1 / 340، النـاشر: عالـم الكتـب، الطبعـة: الأولى 1429هــ - 2008م ، عـدد الأجـزاء: 4.

ويعوضُه على مصابه أعظم الأجر، ويجبر جبراً خاصاً قلوب الخاضعين لعظمته وجلاله، وقلوب المحبين بما يفيض عليها من أنواع كراماته (١)، والمسلم يدعو المولى أن يجبر خاطره، خاصة بين السجدتين كما جاء عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ النَّبِيَّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، كَانَ يَقُولُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ: (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي، وَارْحَمْنِي، وَاجْبُرْنِي، وَاهْدِنِي، وَارْزُقْنِي) (١).

وقد صار يقصد بمفهوم الذوق: آداب السلوك التي تقتضي معرفة ما هو لائق أو مناسب في موقف اجتماعي معين، ويطلق على صاحبه حسن الذوق، أو ذو ذوق، ويطلق على من يعاني من قلة الذوق، أو من فقد حسن الذوق قليل الذوق، أي: خشن المعاملة، والذوق العام: مجموعة تجارب الإنسان التي يفسر على ضوئها ما يحسه أو يدركه من الأشياء. (ق وقد عرف أهل التصوف والسلوك نوعاً بديعاً من الذوق، وهو عندهم: "نور عرفاني يقذفه الله تعالى في قلوب أوليائه، يفرقون به بين الحق والباطل، من غير أن ينقل ذلك من كتاب أو غيره". (4) أو هو النشوة من ذوق شراب العشق للعاشق، أو الشوق الذي يحصل من كلام المحبوب.

1. القحطاني: د. سعيد بن علي بـن وهـف، شرح أسـماء اللـه الحسـنى في ضـوء الكتـاب والسـنة، ص 132، النـاشر: مطبعـة سـفير - الريـاض، توزيع مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض، عدد الأجزاء: 1.

<sup>2.</sup> سنن الترمذي، كتاب الصلاة عن الرسول، صلى الله عليه وسلم، باب ما يقول بين السجدتين، وصححه الزلباني.

<sup>3.</sup> عمر: د. أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، مادة ذوق، 1 / 830.

<sup>4.</sup> الأحمد نكري: القـاضي عبـد النـبي بـن عبـد الرسـول ( المتـوق: ق 12 هــ ) دسـتور العلمـاء، جامـع العلـوم في اصطلاحـات الفنـون، 2 / 90، عـرّب عباراتـه الفارسـية: حسـن هـاني فحـص، النـاشر: دار الكتـب العلميـة ، لبنـان - بـيروت، الطبعـة الأولى، 1421هــ - 2000م، عـدد الأجـزاء: 4.

التهانوي: محمد بن علي ابن القاضي محمد حامد الفاروقي ( المتوفى: بعد 1158هـ)، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم،
 1/ 834، تقديم: د. رفيق العجم، تحقيق: د. علي دحروج، نقل النص إلى العربية: د. عبد الله الخالدي، الترجمة الأجنبية: د. جـورج
 زيناني، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون - بيروت، الطبعة الأولى 1996م، عـدد الأجزاء: 2.

من هنا هناك

وللإيمان طعم وذوق ولذة وحلاوة، يحس بها من عرف أصول الدين الثلاثة، فآمن بربه ونبيّه، صلى الله عليه وسلم، وعمل بما يمليه عليه دينه، كما جاء في الحديث الصحيح، عَنْ العَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ المُطَّلِبِ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: (ذَاقَ طَعْمَ الإِيمَانِ، مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبَّا، وَبِالإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا) (1)، والرضا على قسمين: رضا عام، وهو ألا يتخذ غير الله رباً، ولا غير الإسلام ديناً، ولا غير محمد، على قسمين: رضا عام، رسولاً، وهذا الرضا لا يخلو عنه مسلم، بل لا يصح إسلامه إلا به. والرضا الخاص؛ هو الرضا عن الله فيما قضى وشرع، أو سكون القلب إلى أحكام الرب. (2) ولقد عدّ الباحثون في السلوك الذوق منزلة من منازل السائرين إلى الله، ودرجة من ورجات العابدين. (3)

كما يطلق الذوق في اصطلاح البلغاء والأدباء والشعراء وأهل فنون اللغة، على الحاسة المعنوية التي يصدر عنها انبساط النفس، أو انضباطها لدى النظر في أثر من آثار الفكر، فيقال: فلان يتمتع بذوق سليم، أو هو حسن الذوق للشعر، فهّامة له، خبير بنقده، والمفتقر إلى الذوق، مفتقر إلى الإحساس بالقيم الجمالية. (4)

<sup>1.</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب ذاق طعم الإيمان من رضى بالله ربا.

<sup>2.</sup> القرطبي: أبو العباس أحمد بن عمر ( 578 - 566 هــ) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ، 11/11، حقق وعلق عليه وقدم له: محيي الدين ديب مستو - أحمد محمد السيد - يوسف علي بديوي - محمد إبراهيم بزال، الناشر: دار ابن كثير، دمشق - بيروت، دار الكلم الطيب، دمشق - بيروت، الطبعة الأولى 1417هــ - 1996م ، عدد الأجزاء: 7.

<sup>3.</sup> انظر: الهروي: أبو إسماعيل عبد الله بن محمد الأنصاري ( المتوفى: 481هـ)، منازل السائرين، ص 99، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت 1408هـ- 1988م، عدد الأجزاء: 1، وشرحه: ابن القيمر: محمد بن أي بكر بن أيوب شمس الدين ( المتوفى: 751هـ) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، 3 / 86، المحقـق: محمـد المعتصـم باللـه البغـدادي، الناشر: دار الكتـب العربيــة -بيروت، الطبعة الثالثة، 1416هـ- 1996م، عدد الأجزاء: 3.

<sup>4.</sup> عمر: د. أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، مادة ذوق، 1 / 830.

#### بين سلامة الذوق وسلبه:

لما كان الـذوق غير متخصص بـذوق اللسـان، بـل إن اسـتعماله في الكتـاب والسـنة عـام مستعمل في الإحساس بالملائمر والمنافي، ولفظ الإحساس عامر فيما يحس بالحواس الخمـس وبالباطـن(1) فـإن صاحـب الـذوق السـليم يمكـن تميـيزه عمـن سـلب منـه ذوقـه. وبحسب الإمام السيوطي، فإن صاحب الذوق السليم: "مزاجه مستقيم، طبعه وزان، وفيـه أنـواع الإنسـان، يتخـذ التواضـع سـنة، والعطـاء مـن غـير منـة، والعفـو عنـد المقـدرة، والتغفيل عن المعيرة، لا يزدري الفقير، ولا يتعاظم بأمير، لا ينهر السائل، ولا هو عما لا يعنيه سائل، كريم طروب، قليل العيوب، كثير المزاح، جميع خصائله ملاح، منادمته آلف من الراح، صاحب الأصحاب، حبيب الأحباب، ليس بكثيف، مكمل الـذات، مليح الصفـات، ليس بقتات (2)، يواسيك ويسليك، ويتوجع إليك، ويعظك، ويتحفك بعلمه وماله، ولا يحوجك إلى سؤاله، ينظر إلى المضطر بعين الفراسة، ويواسيه بكياسة، رجل همام، والسلام ". (3) وأما مسلوب الذوق، اللئيم الأحمق: " فعقله ممزق، وعيناه تتبحلق، يعيط ويبقبق، ساحله مزحلق، من كثرة حمقه يزملق (4)، ولزوجته يطلق، لا يهتدي لصواب، ولا يتأمل رد جـواب، إن مدحتـه ازدراك، وإن تركتـه عـاداك وهجـاك، مـا لعلتـه دواء، والخبر والـشر عنـده

1. ابن مفلح: أبو عبد الله شمس الدين محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج المقدسي الراميني الحنبلي ( المتوفى: 763هــ) الآداب الشرعية والمنح المرعية، 1 / 141، الناشر: عالـم الكتب، عـدد الأجزاء: 3.

<sup>2.</sup> القتات: من يبلغ كلام الناس على جهـة الإفساد أو النمـام. عمـر: د. أحمـد مختـار، معجـم اللغـة العربيـة المعـاصرة، مـادة قتـت، 3 / 1773.

<sup>3.</sup> السيوطي: جـلال الدين عبـد الرحمـن بـن أبي بكـر ( المتـوڧ: 911 هــ ) ،صفـة صاحـب الـذوق السـليم ومسـلوب الـذوق اللئيـم ، ص 27، الناشر: دار ابن حزم ، الطبعة الثانية 1415هـ - 1994م ، عدد الأجزاء: 1.

<sup>4.</sup> الزُملـق: الخفيـف الطائـش. الفراهيـدي: أبـو عبـد الرحمـن الخليـل بـن أحمـد البـصري ( المتـوفى: 170هــ) كتـاب العـين، مـادة زملـق، المحقـق:د. مهـدي المخرومـي، د. إبراهيـم السـامرائي، النــاشر: دار ومكتبـة الهـلال، عــدد الأجـزاء: 8.

من هنا هناك

سواء، لو فرشت خدك بالأرض، ظن أن ذلك عليك فرض، إذا لبس الشيء الجديد، يظن الناس كلهم له عبيد، في نفسه غلطان، ويظن أنه سلطان، هيولي (١) مطلق، سالبه كلية، فهو من البلية ". (2)

وقد عد السيوطي صفات صاحب الذوق السليم وأضدادهم من الملوك، والأمراء، والأجناد، والأتراك، وأبناء الأتراك، والعلماء، والقضاة، والموقعين، والخطباء، والشهود، والكتاب، والمؤذنين، والمتكلمين على الكراسي، والشعراء، والندماء، والطفيلية، والشحاذين، والعوام، والنساء، والجواري، والعبيد، وغيرهم.

وإذا كانت الأخلاق الحسنة التي أمر بها المولى سبحانه في كتابه، وتحلى بها النبي، صلى الله عليه وسلم، فصار الأسوة الحسنة بممارسة أعلاها، بل إنه عليه الصلاة والسلام، علاها، فقال تعالى: {وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ }(القلم: 4)، فإن المسلم يستطيع والسلام، علاها، فقال تعالى: {وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ }(القلم: 4)، فإن المسلم يستطيع أن يكتسب الذوق وحسن الخلق من العقيدة السليمة، ودعاء المولى، ومجاهدة نفسه ومحاسبتها، مع النظر في الآثار المترتبة على حسن الخلق والتفكر فيها، وفي عواقب سوء الخلق، والحذر من اليأس في إصلاح النفس، وبدل ذلك الصبر، وعلو الهمة، والعدل، والشجاعة، والحلم، وطلاقة الوجه، والتيسير، والتغاضي، والتغافل عن الناس، والإعراض عن الجاهلين، والاستهانة بالمسيء، والترفع عن السباب، ونسيان الأذية، والإعراض عن الجاهلين، والاستهانة بالمسيء، والترفع عن السباب، ونسيان الأذية، وتجنب الغضب، واحتساب الأجر عند الله، وتجنب الجدال، ومصاحبة الأخيار، ومراعاة أدب المحادثة، والمجالسة.

<sup>1.</sup> الهيولي: الهيول: الهياء المنبث، أو هـو مـا تـراه مـن ضـوء الشـمس في البيـت يدخـل مـن الكـوة. الفراهيـدي: كتـاب العـين، مـادة هيـل، 4 / 89.

<sup>2.</sup> السيوطي، صفة صاحب الذوق السليم ومسلوب الذوق اللئيم ، ص 29 - 30.

<sup>3.</sup> انظر السيوطي، صفة صاحب الذوق السليم ومسلوب الذوق اللئيم، ص 31 - 72.

ولقد أدرك المسلمون الأوائل من تلك النصوص والأسباب أعلى درجات الذوق، فراعوا الذوق العام في سلوكاتهم وتصرفاتهم، حتى بلغ الأمر بأن قال قائلهم: "كل ما يعجبك، والبس ما يُعجب الناس". (1) وليس المقصود من ذلك إرضاء الناس، أو تسويغ النفاق الاجتماعي، كما يظن بعضهم.

وسلوكات الذوق تتفق مع الفطرة الإنسانية الكاملة، وليست هي فطرة ملائكية، أو فوق الأخلاقية، ولا حياداً أخلاقياً يدع صاحبه الذوق ليسيغ لنفسه لذة معينة (أو فوق الأخلاقية، ولا حياداً أخلاقياً يدع صاحبه الذوق ليسيغ لنفسه لذة معينة فاته قال ابن الجوزي: " أف لمترخص في فعل ما يكره، لنيل ما يحب! تالله، لقد فاته أضعاف ما حصل. أقبل على ما أقوله يا ذا الذوق! هل وقع لك تعثير في عيش، وتخبيط في حال، إلا حال مخالفته؟! "(أ)

وعند استعراض الأخلاق تجد أن الحسن منها التي أمر بها الشرع متفق مع الذوق، وكل ما ينافي الذوق، أو يشعر بقلة الأدب يشمل الأخلاق السيئة، فمنها ما يتعلق بالمجالس، كالدخول والخروج دون إذن أو سلام، والجلوس في الطرقات دون أداء حقها، ورفع الرجل في وجه المتكلم، والقيام بما ينافي الذوق، كالتجشؤ، والتمخط، والتثاؤب، والقهقهة،

<sup>1.</sup> من كلام أبي عمر بن العلاء إمام العربية وأحد القراء السبعة، المتوفى سنة 154 هـ، وقد روي أنه نظر إلى بعض أصحابه وعليه ثياب مشهَّرة، فقال: «يا بني كل ما تشتهي والبس ما يشتهي الناس حتى نظم بعض الشعراء القدامى: أما الطعام فكل لنفسك ما اشتهت .. والبس ثيابك ما اشتهاه الناس. انظر: الطناحي: محمود محمد أبو أروى ( المتوفى: 1419هـ) صفحات في التراث والتراجم واللغة والأدب، 2 / 409، جمعها ورتبها محمد محمود الطناحي ومحمد ناصر العجمي، الناشر: دار البشائر الإسلامية - بيروت، الطبعة الأولى، سنة النشر 1422هـ، عدد الأجزاء: 2، والعاملي: محمد بن حسين الحارثي الهمذاني بهاء الدين ( المتوفى: 1031هـ) الكشكول 2 / 299، المحقق: محمد عبد الكريم النمري، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى 1418هـ 1998م، عدد الأجزاء: 2. 2. دراز: محمد بن عبد الله ( المتوفى: 1377هـ) دستور الأخلاق في القرآن، ص 595، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: العاشرة 1418هـ 1998م، عدد الأجزاء: 1.

<sup>3.</sup> ابـن الجـوزي: جمـال الديـن أبـو الفـرج عبـد الرحمـن بـن عـلي بـن محمـد ( المتـوفى: 597 هــ ) صيـد الخاطـر، ص 209، بعنايـة: حسـن المساحى سوبدان، الناش: دار القلم - دمشق، الطبعة: الأولى 1425هـ/2004م.

من هنا هناك

والتناجي، ومداهنة أهل المجلس، ومزاولة المنكرات، كالغيبة، والنميمة، والتدخين. (1)

فهل من الذوق والأدب والدين أن يزعج المدخن الناس بتدخينه، ونفخه في وجوههم، (2)

وتلويث هوائهم ؟ وتلويث الهواء أشد ضرراً من تلويث الماء، فكان الأحرى به ترك التدخين. (2)

وهل من الذوق إلقاء القمامة خارج أماكنها؟! أو من على سطح المنزل إلى الشارع العام ؟!

وهل من الذوق سهر الشباب في الشوارع حتى ساعة متأخرة من الليل؟ وهل من الذوق استعمال ألفاظ الشتم، والسباب، واللعن، ورفع الأصوات في المساجد و الساحات؟ وهل من الذوق إغلاق الشوارع وطريق الناس، بحجة النزول لشراء السلع؟ أو التحدث مع الناس؟ أو النزول إلى الصلة؟

وهل من الذوق إطلاق الرصاص في الشوارع، وترويع الآمنين، وإزعاج المواطنين ويخاصـة المسنبن؟

وللأسف عند فساد الذوق يسوِّي الناس بين الجيد والرديء، والثمين والزهيد، والنفيس والرخيص، حتى قال الشاعر:

وعند فساد الذوق يستوي التُرب بالتِبر

بل إن بعض شعراء الفكاهة جعل فساد الذوق، والسطحية، والتفاهة، سبباً لـترك الفضيلة، والكتابة في الفكاهة.

<sup>1.</sup> الحمد: محمد بن إبراهيم بن أحمد، سوء الخلق ص 53، الناشر: دار ابن خزيمة، الطبعة الثانية، عدد الأجزاء: 1.

<sup>2.</sup> زينــو: محمــد بـن جميـل، مجموعــة رسـائل التوجيهـات الإســلامية لإصــلاح الفــرد والمجتمـع، 1 /406، النــاشر: دار الصميعــي للنــشر والتوزيــع، الريــاض - المملكــة العربيــة السـعودية، الطبعــة: التاسـعة 1417هــ - 1997م، عــدد الأجــزاء: 3.

<sup>3.</sup> الحمداني: جاسر بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أبي الحمد، موسوعة الرقائق والأدب ص 83، 252، المكتبة الشاملة، عدد الأجزاء: 1.

ويبقى أصحاب الذوق الرفيع متأسين برسول الله، صلى الله عليه وسلم، ذي الذوق العالى، القائل: (إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ فِي الطُّرُقَاتِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ؛ مَا لَنَا بُدُّ مِنْ مَجَالِسِنَا، نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَإِذَا أَبَيْتُمْ إِلَّا الْمَجْلِسَ مَجَالِسِنَا، نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَإِذَا أَبَيْتُمْ إِلَّا الْمَجْلِسَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ، قَالُوا: وَمَا حَقُّهُ؟، قَالَ: غَضُّ الْبَصَرِ، وَكَفُّ الْأَذَى، وَرَدُّ السَّلَامِ وَالْأَمْدُ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَدِ ) (\*) ، فإذا كان الحديث يدعو إلى تجنب الجلوس في الطرقات، فما الموقف ممن يضيق على الناس طريقهم، ويعتدي على حق المشاة والمارين والطريق.

إن التصرف مع الناس بحسن الخلق والذوق، يجبر خواطرهم، ويطيب نفوسهم، وإن ترك الذوق يكسر خواطرهم، ويعود على صاحبه بالندم والضرر، والله المستعان.

<sup>\*</sup> صحيح مسلم ، كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن الجلوس في الطرقات وإعطاء الطريق حقه.



## فلا يعتد بشيء من علمه

أ. كمال بواطنة مدير دائرة الكتب والمطبوعات التربوية وزارة التربية والتعليم

ممّا ينسب إلى حبر الأمّة ابن عبّاس، رضى الله عنهما، قوله: "ثلاثة من لم تكن فيه واحدة منهنّ؛ فلا يعتدّ بشيء من علمه: تقوى تحجزه عن معاصي الله، وحِلم يكـفّ بـه السـفيه، وخُلُـقٌ يعيـش بـه في النـاس". ﴿\*)

كثيرون هـم من يلبسون لبوس الدين، ولكنّهم في الامتحان العمليّ يفشلون، ومن السهل أن تقول، وتنظّر، وتعظ، ولكنّ العمل يصدّق ذلك أو يكذّبه، ويصدق فيهم قـول الشـاعر عبـد اللـه بـن همّـام السـلوليّ:

ولكنّ حسن القول خالفه الفعل

إذا نصبوا للقول قالوا فأحسنوا

واليوم كثير ممّن يدرسون الدّين يتّخذونه وسيلة للحصول على الوظيفة، وفتح بـاب مـن أبـواب الارتـزاق، وإذا نظـرت إليهـم لـم تلفَ فيهـم سـمت العلمـاء، وهيبـة الرّبانيين.

ابن عبّاس، رضى الله عنه، يضع لنا ثلاثة أشياء ينبغى أن تظهر -ولو واحدة منهنّ- على صاحب العلم؛ كي يعتدّ بعلمه، فكيف بمن وفَّقه الله، فجمع هذه الثلاثة؟! وأوّل هـذه الأشياء "تقـوى تحجـزه عـن معـاصي اللـه"، وهـذه ثمـرة ينبغـي أن تظهـر

على العلماء، فينبغي أن يكون العالم تقيّاً ورعاً، لا يقترف محرّماً، والناس-بطبعهم-

<sup>\*</sup> مكارم الأخلاق، الخرائطي:33/10 .

عيونهم معلّقة بالعالم، يراقبون سلوكه، فإن لم يجدوا عنده تقوى وورعاً، ضربوا بعلمه عرض الحائط، ووضعوا أصابعهم في آذانهم كلّما وعظهم، وقالوا في أنفسهم: "طبيب يداوي الناس وهو عليل"، يعظنا وأولى به أن يعظ نفسه، يأمرنا بالتقوى ولم يتحلّ بها!! ولقد رأينا علماء كانوا ملء السّمع والبصر، فظهر منهم ما يخالف التقوى، فازورّ الناس عنهم، وأصبحوا لا يطيقون سماع أصواتهم، أو سماع شيء من أخبارهم.

وبناء على هذا ينبغي أن يعلم العلماء أنّ الناس ينظرون في أحوالهم، ويراقبون أفعالهم، وينظرون في تقواهم، فإن رأوهم على التّقى أخذوا أقوالهم بارتياح، وطبّقوها في حياتهم، وإن وجدوا تنافراً بين ما يقولون وما يفعلون أعرضوا عنهم، بل قد يكون هؤلاء العلماء فتنة، يفتنون الناس عن دينهم، ولقد قال أحدهم لمن يتحدّث كثيراً في الدين: لا تحدّثني كثيراً عن الدين، ولكن دعني أرى الدين في سلوكك وأخلاقك ومعاملاتك، لا تخبرني كم تحفظ من القرآن والحديث، بل أرني مدى تغيير القرآن والحديث لسيرتك وممشاك، لا تقل أين وصلت في تلاوة القرآن، ولكن أرني أين وصل القرآن فيك.

ومن أقوال جبران خليل جبران:" كثيرون هم الذين يتكلّمون كالبحر، أمّا حياتهم فشبيهة بالمستنقعات (\*)

إنّ في على يقين أنّ الناس التقوا حول العلماء الذين لمسوا فيهم التقوى، ووجدوهم ممّن يقولون ويفعلون، ولكنّهم في الوقت نفسه، أعرضوا عن العلماء الذين تناقض أفعالهم أقوالهم، وقد تسمع الناس يقولون عندما يذكر اسم بعض العلماء: (النصّ نصّ علماء، والفعل فعل شياطين)، وربّما استحضروا قول واحد من هؤلاء لمّا سئل: لماذا تطلب منّا أن نُلْبِسَ بناتنا اللباس الشرعيّ وبنتك سافرة؟! فأجاب: (مقصوفة الرّقية لائق لها!!).

<sup>\*</sup> العواصف، ص:122.

من هنا هناك

والعلم الذي لا يظهر أثره في صاحبه لا يعتدّ به، وإن كان بحراً في العلم، وثغرة بينة واحدة في سلوك عالم، قد تكون سبباً في سقوطه من عيون الناس وعقولهم لينة واحدة في سلوك عالم، قد تكون سبباً في سقوطه من عيون الناس وعقولهم لقد مقت الله سبحانه أولئك الذين يقولون ما لا يفعلون، بعدما أنكر صنيعهم ووبّخهم، فقال في آيتين متتابعتين من سورة الصفّ: {يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ} (الصفّ: 2-3).

والشيء الثاني الذي يجعل العالم يُعتدّ بعلمه "حِلم يكفّ به السفيه"، والحلم في لغة العرب تأنَّ وسكون عند غضب أو مكروه، مع قدرة وقوّة، ومن أهمّ ما يمكن أن يتصف به العالم الحلم، والعلماء ورثة الأنبياء، والأنبياء كانوا حلماء، فإبراهيم، عليه السلام، كان أوّاهاً حليماً، قال تعالى: {إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ} (هود:75)، وإسماعيل، عليه السلام، كان أوّاهاً حليماً، قال تعالى: {إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ} (هود:75)، وإسماعيل، عليه السلام، وصفه القرآن الكريم بأنّه غلام حليم {فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ إرالصافات:101)، وما من نبيّ افتقد إلى هذه الصفة؛ ذلك أن طريق الدعوة يصادف كثيراً من السفهاء، ولا بدّ أن يقابل سفههم بالحلم، وليس بالفظاظة وغلظة القلب، ونبيّنا، صلّى الله عليه وسلّم، قال الله فيه: {وَلَـوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّ وا مِنْ حَوْلِك} إرال عمران:159)، والحلم في كثير من الأحيان يجلب القلوب النافرة أكثر ممّا نثمره الفظاظة والغلظة، قد تكون الفظاظة والغلظة سبيلاً لردع بعض المعاندين المجرمين، ولكنّ الحلم عاقبته عند كثير من الناس طيّبة، والناس اليوم تراهم إذا ذكر بعض العلماء ذكّروك بموقف لهم غضوا فيه، وخرجوا فيه عن المألوف، وندت منهم كلمات ينبغي ألا تخرج.

بعض الخبثاء، عن قصد، يستفزّون بعض العلماء الذين يغضبون بسرعة؛ ليسقطوهم في مجتمعاتهم، وينفّروا النّاس من مجالستهم، وهذا نلاحظه في الفضائيّات، وفي مجالس العلم، وعلى العلماء أن يتنبّهوا إلى ذلك فيتحلّموا، وعاقبة الحلم طيّبة، فكم فتح العالم بحلمه قلوباً غلفاً، وأعيناً عمياً، وآذاناً صمّاً.

والشيء الثالث الذي ينبغي أن يكون في العالم ، حتى يقبل علمه" خُلُقٌ يعيش به في الناس"، والمرء لا يكفيك منه تديُّنه، بل لا بدّ أن يكون صاحب خلق سام رفيع، وقد جـاء في الحديـث، عـن رسـول اللـه، صـلى اللـه عليـه وسـلم: (إِذَا أَتَاكُـمْ مَـنْ تَرْضَـوْنَ خُلُقَـهُ وَدِينَـهُ فَزَوِّجُـوهُ، إِلَّا تَفْعَلُـوا تَكُـنْ فِتْنَـةٌ فِي الْأَرْضِ وَفَسَـادٌ عَرِيـضٌ) (\*)، فصاحب الخلـق الـذي يجمع معه الإيمان يستحقّ أن يـزوّج، ويستحقّ أن يكـون عالمـاً، ودائـرة الأخـلاق واسـعة، تنداح لتشمل كلّ خلـق نبيـل، ولا ربـب في أنّ ديننـا عقيـدة وشريعـة وأخـلاق، ومـن افتقـر إلى الخلق، فقد هدم ركناً ركيناً من مقاصد ديننا، ولقد رأينا أنّ خلق النيّ، صلّى الله عليه وسـلّم، كان لـه بالـغ الأثـر في أصحابـه، وقـد شـهد لـه بذلـك ربّه، قـال تعـالي: {وَإِنَّكَ لَعَـلَى خُلْق عَظِيمٍ }(القلم:4)، ولقـد كان هـذا الخلـق العظيـم مـن أسـباب محبّـة الصحابـة لـه، وإيثارهـم إيّاه عـلى أنفسـهم، والعلمـاء يجـب أن يتمثّلـوا هـذا، والتطـوّر العلمـيّ الهائـل جعل من السهل على الناس أن يرصدوا العالم بالصورة والصوت، فليحذر العلماء من ثلم في خُلُقِهم من شأنه أن يسقط هيبتهم، ويزرى علمهم، ويجعل الناس ينصرفون عن الاستماع إليهم، والأخذ منهم.

فعلى من ينسب نفسه إلى العلماء أن ينظر إلى هذه الأشياء فيه، فإذا وجدها حافظ عليها وعزّزها، وإذا وجد غير ذلك، فليسع إلى تقويم نفسه وتهذيبها، فلا خير في عالم يجرؤ على محارم الله، ولا خير في عالم عنده خفّة وطيش، ولا خير في عالم تظهر عليه مساوئ الأخلاق.

<sup>\*</sup> سنن ابن ماجة، كتاب النكاح، بَابُ الأَكْفَاءِ، وحسنه الألباني .

## مدينــة إسـطنبول تاريــخ وحضارة وعراقة

أ. يوسف عدوي جامعة بيت لحم - كلية التربية

#### المقدمة:

الحمد لله الذي علّم القرآن، وخلق الإنسان، وعلمه البيان، والصلاة والسلام على المبعوث للعالمين، هداية ورحمة، معلم الناس الخير والحب والتسامح، سيدنا محمد، قائدنا، وحبيبنا، وقدوتنا، وعلى آله وصحبه، ومن استنَّ بسنته إلى يوم الدين.

إسطنبول إحدى مدن الاستثناء العالمية، بمقاييس كثيرة، فهي مدينة ذات قداسة دينية، ومنعة جغرافية، وثقل تاريخي عتيد، وهذا ما جعل القائد الفرنسي نابليون بونابرت، يقول عنها: (لو كان العالم كله دولة واحدة لكانت إسطنبول عاصمة هذه الدولة)<sup>(\*)</sup>، كذلك ما زال الأوروبيون يؤرخون بسقوط القسطنطينية لبدء نهضتهم، والثورة الفرنسية شريك لها في ذلك.

إن زياري لتركيا خاصة مدينة إسطنبول أكثر من مرة، وإعجابي وانبهاري بهذه المدينة الكبيرة، دفعني إلى أن أكتب عنها من حيث موقعها الجغرافي، وتاريخها، وأهميتها، وقصة الكبيرة سنة 1453م، وإسطنبول في عيون الشعراء العرب، آملاً من التمكن لاحقاً الحديث عن الأماكن والمواقع التاريخية، والأثرية، والإنجازات الحديثة المتميزة في إسطنبول.

<sup>\*</sup> ویکیبدیا، اسطنبول ar.wikipedia.org/wiki

#### موقع المدينة الجغرافي ومساحتها:

إسطنبول ميناء تركيا الرئيس، محوطة بالماء من الأطراف جميعها، وأكبر المدن التركية وأشهرها، تقع على مضيق البوسفور من الغرب، وهي العاصمة التاريخية، والحضارية لتركيا، وتستأثر بمعظم تجارة تركيا الخارجية، وتبلغ مساحتها (7500)كم 2، أي تساوي تقريباً مساحة الضفة الغربية، ويبلغ طولها 150كم، وعرضها 50كم، يزورها في كل عام أكثر من 4 ملايين زائر، وتعد أكبر المدن التركية، وسابع أكبر مدينة في العالم من حيث عدد السكان، البالغ حوالي 20 مليون نسمة، وتقسم إلى 39 منطقة أساسية ومقاطعة.

تقع إسطنبول على الخط الطولي (48) درجة شمالاً، وعلى الخط العرضي (28) درجة شرقاً؛ لهذا تعد المدينة الوحيدة في العالم التي أنشئت في قارتين (آسيا وأوروبا)، وتعد إسطنبول، ملتقى القارات (الشرق والغرب) وملتقى المدنيات وفيها مسلمون ومسيحيون، وتشبه روما من شتى النواحي: الثقافية، والتاريخية، والأثرية، وكلتا المدينتين بنيتا على سبعة تلال، وكانتا عاصمتي حضارات ودولٍ عدة، أهمها: الرومانية، والبيزنطية، واللاتينية، وآخرها الدولة العثمانية، وتتميز بالبوسفور، والقرن الذهبي (1) وأشياء أخرى كثيرة، سنتطرق إليها في متن مقالنا البحثي هذا.

#### اسم إسطنبول وموقعها:

كانت تعرف إسطنبول باسم القسطنطينية تيمناً بالإمبراطور الروماني قسطنطين الكبير، وتم تغيير اسمها رسمياً إلى إسطنبول عام (1930) واسم إسطنبول ليس تركيا، وهو في الأصل من اللغة الرومية، ويعني: إلى المدينة، أو نحو المدينة (2). وهي مدينة تاريخية كبرى، أطلق عليها العثمانيون اسم الأستانة، وكان اسمها بيزنطة قديماً، اتخذها السابول، آرديان، 2010م، 3-4.

<sup>2-</sup> الفتح 1453م، فريدون أمجن، ترجمة عبد القادر اللي، 2016م، ص11 .

من هنا هناك

قسطنطين عاصمة الإمبراطورية الشرقية سنة 330م، وسماها القسطنطينية (أن حيث كانت مقر الإمبراطور، ومركز البطريركية المسكونية منذ (450)م، وعاصمة الإمبراطورية اللاتينية من (1204 - 1261م) (2).

وموقع إسطنبول الجغرافي هـو سبب نقـل العاصمـة في عهـد الجمهوريـة إلى أنقـرة، التي تقـع في هضبـة الأناضـول المحصنـة، الـتي يمكـن الدفـاع عنهـا بسـهولة، على خـلاف مدينة إسطنبول المحوطـة ببحـار لـدول معاديـة تاريخيـاً لتركيـا، وهـي: روسـيا، واليونـان، وبلغاريـا. تاريخ اسطنبول وأهميتها:

في سنة 680ق.م، أنشأ المجريون الذين هربوا من الدوربين دولة كلكدون، وكذلك أنشأت مستعمرة المجريين، وعلى رأسهم ملكهم بيزاس في سنة 660ق.م المنطقة السكنية الأولى في الضفة الأوروبية، مقابل المنطقة السكنية في الضفة الآسيوية، وهذه المنطقة تسمى اليوم (سراي برنو)، وفي سنة 513ق.م استولى الفرس على المدينة، واستولى عليها اليونان سنة 700ق.م، والإسبارطيون سنة 700ق.م، وسكن المدينة الغلطيون الذين قدموا من أوروبا الضفة الآسيوية سنة 722ق.م، واستقر الأمن في المدينة؛ بسبب الصلح الذي انعقد مع الأوروبيين، وفي سنة 196م ألحق ملك روما سبتيموس المدينة إلى أراضي روما، وفي سنة 300م بدأ الملك كونستانتين الكبير بمشروع إعماري ضخم في المدينة، وأعلنها عاصمة روما، وأنشأ سوراً محكماً حولها، واعتنق النصرانية بتأثير أمه، وبعدها انتشرت النصرانية فيها، وأصبحت الدين الرسمى للدولة سنة 319م.

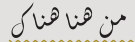
حــاصر العــرب القسـطنطينية ثمــاني مــرات، بــين ســنوات (666 - 770م) محاولــين السيطرة عليهـا، ومـن جانـب آخـر؛ ازدادت الاختلافـات الدينيـة بـين الكاثوليـك والأرثوذوكـس، - المنجد في اللغة والإعلام، قسم الأعلام، ص43.

<sup>2-</sup> المنجد في اللغة والإعلام ، مرجع سابق، ص439 .

وعلى إثر ذلك، انقسمت الكنيستان سنة 1054م، وبدأ العثمانيون بحصار المدينة في أواخر القرن الرابع عشر، وبعد المحاولة الفاشلة ليزيد الأول سنة 1390م، ومراد الثاني سنة 1422م قيض الله فتحها على يد السلطان محمد الثاني سنة 1453م، وسيتمر الحديث عن هذا الفتح بشكل مفصل لاحقاً، وبعد الفتح صارت إسطنبول عاصمة ثالثة للدولة العثمانية بعد بورصة وأدرنة، ثم بعد فتح مصر وانتقال الخلافة إلى العثمانيين سنة 1517م، صارت المدينة مركزاً للعالم الإسلامي، وابتداء من القرن الخامس عشر، إلى نهاية فترة التقدم العثماني في أواخر القرن السابع عشر، أحيطت المدينة بأجمل الجوامع، والكليات، والقصور، ولكن الزلازل والحرائق سببت في المدينة خسائر كبرى، وبعد محاولات التغريب في الدولة العثمانية انتقلت المعمارية العثمانية من نمطها الكلاسيكي إلى النمط الحديث. وفي أثناء الحرب العالمية الأولى احتلت قوات التحالف المدينة في سنة 1919م، وبعد حرب الاستقلال ألغيت الخلافة والسلطنة، وأعلنت الجمهورية في شهر تثرين الأولى من العالم 1920م، وصارت انقرة عاصمة تزكيا الجديدة."

شهدت القسطنطينية حالات من المجد والتقلبات، ولم ينجح ممن حاولوا حصارها إلا ثلاثة: جيش الصليبية الرابعة سنة (1204م) وميخائيل الثامن سنة (1261م) والسلطان محمد الثاني سنة (1453م)، وكانت أكبر مدينة في أوروبا في العصور الوسطى، وقلعة منيعة تضم مجموعة كبيرة من القصور الفخمة، والقباب المذهبة، والأبراج، وبلغ عدد سكانها في القرن العاشر -في أزهى عصورها التاريخية- مليون نسمة، وكان فيها ثروة لا يكاد يتصورها العقل، من الكنوز الفنية، والأدبية، وحين وقعت في يد الأتراك كانت مدينة مهجورة تقريباً، ولكنها سرعان ما ازدهرت في ظل السلاطين، وأصبحت مركزاً

<sup>\*</sup> إسطنبول، مرجع سابق، 5 - 10 .



سياســياً وتجاريــاً عظيمــاً في أوروبــا، واحتلهــا الحلفــاء في الحــرب العالميــة الأولى مــن ســنة (1918 - 1923م) وفي سنة 1923م، حلت أنقرة محلها عاصمة لتركيا. "

#### فتح المدينة سنة 1453م:

قام الباحث التركي فريدون أمجن، بتأليف كتاب رائع وضخم، يتكون من (420) صفحة من القطع الكبير، بعنوان (الفتح 1453 فتح إسطنبول وعلامات الساعة)، وبعد قراءتي لهذا الكتاب قراءة تحليلية عميقة، خرجت بالأمور الآتية:

1 - عـدَّ الكاتب إسطنبول مركـزاً لعـرش الإمبراطوريـة، ممتـدة عـلى ثـلاث قـارات، في تجربـة عيـش مشـترك لمختلـف الأديـان واللغـات والأمـم.

2 - اتخذت القسطنطينية صورة مختلفة في العالم الإسلامي تحت تأثير الجغرافيين العرب، وظهر هذا التقليد بتنظيم الحملات العسكرية إلى القسطنطينية، وفق نهج الرسول، صلى الله عليه وسلم، فنظم الأمويون ثلاث حملات (660م - 674م - 717م) والعباسيون حملة سنة (781 - 782م) وتركت مشاركة الصحابة بحصار إسطنبول الأول بشكل خاص بقيادة معاوية بن أبي سفيان آثاراً لم تمح في الفترات اللاحقة، واكتسبت أمم عدة خصوصية تشكيل قاعدة المشاركة بالحملات، مشاركة أبي أيوب الأنصاري الذي استضاف سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم، في بيته عند هجرته إلى المدينة، ومرضه أمام الأسوار، ووفاته هناك، حيث يوجد قبره وقبرا ابنيه في حي (بلاط) داخل الأسوار، وهو الحي التاريخي ليهود السفرديم (الأندلسي) قبل أن يهاجمه القوميون في أيلول سنة 1955م. 3 كان أول إجراء للسلطان محمد الثاني على صعيد الاستعدادات في أدرنة هو بناء حصن روملي مقابل حصن الأناضول؛ من أجل وضع مواصلات البوسفور شريان حياة إسطنبول تحت رقابته وسيطرته، وربط القارتين ببعضهما بعضاً.

87

<sup>·</sup> الموسوعة العربية الميسرة، 2/ 1380 – 1381 .

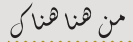
4 -بـدأ التحضير للحصار سنة 1452م، وتشكيل البنية التحتية بشكل فاعـل لهـذا الأمـر، وأعطى أوامـره لجيشـه بـأن يأمـر كل السـفن مـن المضيـق، مهمـا كان نوعهـا والرايـة الـتي ترفعهـا بإنـزال أشرعتهـا، والتوقـف ودفـع الضريبـة اللازمـة، وإلا فإنـه سـيهددها بإطـلاق المدفعيـة عليهـا.

5 - بدأ الحصار يـوم 6 /4 /1453م وأصبح وضع السكان في المدينة صعباً، وعرض السلطان محمد الفاتح عـلى أهلها تسليم المدينة بموجب معاهدة، وبضمانته شخصياً، ويبقون مع عائلاتهم وأولادهم وأموالهم محميين من كل أنواع المضايقات، ويعيشون في المدينة براحة وسلام، فرفض السكان هـذا العـرض، ودعموا قـرار الإمبراطور بالدفاع عن المدينة حتى النهاية، ولا يفوتنا أن السلطان وضع بالحسبان عـدم فائدة الحصار الطويل؛ لأن ذلك يكسب المدافعين وقتاً حتى يصل الدعم المحتمل من أوروبا.

6 - يبيّن الكاتب أن عدم قبول الإمبراطور التسليم، هو أن الرهبان نظروا في الإنجيل، وأقنعوه بأن المدينة لن تسقط أبداً، واعتقاده بعدم قدرة أحد المساس بحجر من أحجارها، طالما بقى مسيحى واحد في المدينة.

7 - قام المتصوفون وشيوخ التكيات، والمتطوعون، والجنود غير النظاميين، الذين جاءوا من مختلف المناطق بدور كبير في الحصار والمواجهة، وشجعوا المقاتلين أيضاً، ورفعوا معنوياتهم.

8 - قام السلطان بحركة مخادعة غير مكشوفة بتسيير (72) سفينة على البر مسافة حوالي (20) كم، وإنزالها إلى الخليج في 21 /4 /1453م، ولعب السلام المعقود بين المسلمين والجنوبين في غلاطة دوراً مهماً بتسهيل هذه العملية، وتعجب المؤرخون والعلماء من نقل هذه السفن في ليلة واحدة، وبهذا العدد الكبير، واعتبروا نقل سفينة واحدة غير



ممكن، حتى في يومنا الحالي، بالرغم من توافر الإمكانات التقنية الضخمة.

9-سقطت المدينة بيد المسلمين يـوم الثلاثاء 29 /5 /1453م، حيث تم الهجوم الشامل الساعة الرابعة فجراً، والدخول إلى المدينة الساعة السابعة صباحاً، وتمت السيطرة عليها ظهراً، ويشير الكاتب إلى أن أول جندي تركي رفع العلم فوق الأسوار، هـو حسن الوباطلي. أسباب النصر وتحقق الفتح التركب:

من خلال قراءي لكتاب الفتح، توصلت إلى أن عوامل كثيرة ساهمت في تحقيق النصر وفتح المدينة، والسيطرة عليها بشكل كامل، ولعلَّ أهمها:

1 - قوة الإيمان بالله، والثقة المطلقة بنصره تعالى، المؤيد لعباده المؤمنين، مما ولَّد عند السلطان حتمية النصر.

2 - مهاجمة محمد الفاتح المدينة من طرف أدرنة (الغرب الأوروبي) وهي سهول ممتدة من اليونان وبلغاريا، على خلاف المحاولات السابقة من الفاتحين العرب والمسلمين، الذين كانوا يهاجمونها من جهة الأناضول (الشرق الأوروبي)، وفشلوا فيها جميعاً.

3 - كـون المدينـة هدفاً مقدّساً للمسلمين، وفكرة السيطرة عليها تعـني السيطرة عـلى العالـم، حيث تناقـل هـذه الفكرة الحـكام الأتراك العثمانيـون، الذيـن يريـدون أن يكونـوا قـوة جديـدة وكـبرى.

4 - تفوُّق عدد جيش الأتراك المحاصر والمهاجم على عدد الجيش البيزنطي المدافع، فكان عدد جيش الأتراك (400000) مقاتل، وعدد الجيش المدافع لا يتجاوز ( 9000) والفارق كبير جداً، وكأنه استعراض، لهذا ذهب بعض المؤرخين إلى أنه قد تمَّ تسليم المدينة باتفاق من دون قتال، وحصلت بعض المناوشات في بعض المواقع من جهة البحر. 5 -الإرادة والتصميم، والإدارة التي تمتَّع بها السلطان القائد محمد الثاني، وحسن

التخطيط والتدبير، في الأمور جميعها، وأخذه بالأسباب في كل ما يقوم به، والتوكل على الله تعالى.

- 6 المتصوفون الكبار والمتطوعون، والجيش غير النظامي، حيث قاموا بأدوار كبيرة جـداً في الحصار.
- 7 العدة والعتاد والتجهيزات والسلالم التي استخدمت في اقتصام الأسوار، خاصة السلالم العالية التي تصل إلى نهاية الأسوار، كذلك المدافع الضخمة، والمنجنيقات التي أدَّت دوراً فاعلاً في الحصار والمواجهة.
- 8 حفر الأنفاق الطويلة، لتصل إلى داخل المدينة، ومساهمة هذه الأنفاق في هدمر الأسوار والاقتصام.
- 9 الحرب النفسية، وإضعاف معنويات الجنود المدافعين عن المدينة، بأساليب متعددة، ومنها: القصف المستمر؛ مما أنهكهم، وأوصلهم إلى مراحل الانهيار العصبي، كذلك استخدام المدفع العملاق الذي أحدث فتحات في السور، دخل منها الجنود المسلمون.

### إسطنبول مدينة السحر في أشعار العرب:

لقد نظم كثير من شعراء العرب قصائد جميلة في مدينة إسطنبول، ولعلَّ أبرزهم أمير الشعراء أحمد شوقي، الذي نظم أكثر من خمس قصائد فيها، ومنها قصيدته المشهورة الرائعة، التي يصف فيها مشاهد الطبيعة في إسطنبول، والتي مطلعها: تلك الطبيعة، قِف بنا يا ساري حتى أُريك بديع صُنْعِ الباري الأَرضُ حولك والسماءُ اهتزَّتا لروائع الآياتِ والآتال

قف بين معترك الأمواج والهضب بنقطة الأمتين؛ الترك والعرب

<sup>\*</sup> ديوان أحمد شوقي، 2/ 36 – 39 .

من هنا هناک

وقال الشاعر إلياس أبو شبكة في قصيدة يصف فيها طقس إسطنبول وجوِّها: والطقس معتدلٌ فيها وصافيةٌ سماؤها وهي بين الزهر والماء <sup>(\*)</sup>

#### مؤلفات عن إسطنبول:

ومن الملاحظ أن هناك عشرات المؤلفات صدرت حديثاً باللغة التركية مترجمة إلى العربية، ومؤلفات باللغة العربية، ولغات أخرى عن مدينة إسطنبول، ومن هذه الكتب؛ الدليل السياحي في مدينة إسطنبول لخليل أرسين أوحي، ترجمة عائشة محمد عادل، إصدار سنة 2010م، وإسطنبول الذكريات إصدار سنة 2010م، وإسطنبول الذكريات والمدينة، لاورهانباموق، ترجمة أماني توما، إصدار سنة 2010م، والفتح 1453م لفريدون أمجن، إصدار 5016م، والموت في بابل الحب في إسطنبول، لإسكندر بالا، ترجمة ريم داوود، إصدار سنة 2011م، وكتب أخرى كثيرة لا مجال لذكرها في هذا المقال.

<sup>\*</sup> أمكن الرجوع إليه في 13 /8 /2019م ، bulja.blog/2018/11/30/lstanbul poetry .



## باقة من نشاطات وأخبار مكتب المفتي العام ودوائر الإفتاء الفلسطينية في محافظات الوطن

إعداد: أ. مصطفى أعرج مدير عام مكتب سماحة المفتى العام

### المفتـــي العـــام يشـــارك في مؤتمــر الأمانـــة العامـــة لـــدور وهيئـــات الإفتـــاء في العـــالم



القدس؛ شارك سامحة الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، خطيب المسجد الأقصى المبارك، في مؤتمر الأمانة العامّة لدور وهيئات الإفتاء في العالم، التابعة لدار الإفتاء المصرية، بعنوان «الإدارة الحضاربّة

للخلاف الفقهي»، بمشاركة عدد من علماء ومفكري الدول العربية والإسلامية، وقدم سماحته بحثاً بعنوان: «الإطار التنظيريّ للإدارة الحضاريّة للخلاف الفقهيّ»، تعرض فيه إلى أمور تتعلق بالخلاف الفقهي؛ كنشأته، والضوابط العامة لإدارته، ومعايير انضباطه في مقابلة التفلت، ودوره في مواجهة التشدد، مبيناً أن الإسلام هو دين السماحة والرحمة والعدل. وأكد على أن اختلاف البشر في معتقداتهم وشرائعهم يقع في إطار مشيئة الله،

فعلى المسلم أن يتعامل مع هذه القضية من هذا المنطلق، ومن مقتضيات هذا



التعامـل، وألا يجـبر أحـداً عـلى تغيـير مذهبه ومعتقـده ودينـه، ورسـوخ هـذه الحقيقـة في نفـوس النـاس وقلوبهـم، يسـاهم في تلطيـف الأجـواء بينهـم،

مشيراً إلى أهمية عقد هذا المؤتمر في ظل ما يجري على الساحة العالمية، وبخاصة العربية منها، من أعمال تنسب إلى الإسلام والمسلمين، زوراً وبهتاناً.

من جانب آخر؛ التقى سماحته على هامش المؤتمر بشخصيات رسمية وشعبية من المشاركين في أعماله، وأطلعهم على مخاطر التصرّيحات التي يطلقها وزراء ومسؤولون إسرائيليون، والتي تتسمى بالتطرف الداعي لفتح الباب أمام اليهود لممارسة الشعائر الدينية في المسجد الأقصى المبارك، وذلك في ظل الاقتحامات والاعتقالات التي تقوم بها سلطات الاحتلال ضد المسجد الأقصى المبارك، ورواده وحراسه وسدنته، محذراً من هذه الممارسات العنصرية ضد الشعب الفلسطيني ومقدساته.

وبيّن أن هذه الاعتداءات خطيرة وغير مسؤولة، وتسوق المنطقة والعالم بأسره نحو حتمية صراع ديني لا نتمناه، فأي مساس بالمعتقدات والمقدسات هو ازدراء وتعالٍ على حقوق الشعوب والأمم، ولن يجلب معه إلا الخراب والدمار لكل من تحدثه نفسه بأن وعدًا باطلًا، أو مجرد حلمٍ واهٍ، أو خرافة بالية، قد تحقق له مطامع استعمارية احتلالية، مغلفة بغطاء ديني في بيت المقدس، والمسجد الأقصى المبارك، مؤكداً على أن المسجد الأقصى المبارك إسلامي، رغم محاولات الحاقدين للسيطرة عليه، وتغيير الوضع القائم في مدينة القدس منذ احتلال المدينة في حزيران عام 1967م.

## برعايـة سـيادة الرئيـس الفلسـطيني محمـود عبـاس «أبـو مازن» المفتـي العـام يشـارك في الاحتفـال بذكـرى المولـد النبـوي الشريف



رام الله: برعاية كريمة من سيادة الرئيس الفلسطيني «محمود عباس» أبو مازن وحضوره، وحضور دولة الدكتور محمد اشتية – رئيس مجلس الوزراء وعدد من الوزراء والشخصيات الرسمية والشعبية والدينية، شارك سماحة الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، خطيب المسجد الأقصى المبارك، في الاحتفال الديني، بالمولد النبوي الشريف، الذي أقيم في قاعة أحمد الشقيري، بمقر الرئاسة في رام الله، وخلال كلمة لسماحته قال: إن مولد الهادي، عليه الصلاة والسلام، هو مولد أمة بكاملها، فبماذا كان يوصف العرب في جاهليتهم؟ إنهم أهل داحس والغبراء، وفقدوا كثيراً من القيم والأخلاق التي دعت إليها الأديان، ولكن بعثة الرسول، عليه الصلاة والسلام، ومولد النور الهادي إلى القيم النبيلة والأخلاق الكريمة، كان مرافقاً لمسيرة الحبيب، وملى الله عليه وسلم، ولسيرته النبوية الشريفة، فجعل من هذه الأمة المتقاتلة، خير ملى الله عليه وسلم، ولسيرته النبوية السريفة، العطرة، صلى الله عليه وسلم، ونعتز أمة أخرجت للناس، حملت نور الإيمان، وسماحة الإسلام، وعدالة الشريعة إلى البشرية معاء، فحق لنا أن نفتخر، بصاحب هذه السيرة العطرة، صلى الله عليه وسلم، ونعتز

وتساءل: ألم يخاطبه رب العالمين {وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ} (القلم: 4)، ألم يقل صلى الله عليه وسلم: (إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق)(\*)، فقد أرسى العقيدة والشريعة، وأتم مكارم الأخلاق، وقاد الأمة إلى الخير.

وتابع مخاطباً سيادة الرئيس: نستذكر في هذا اليوم المبارك هجرته، صلى الله عليه وسلم، وإسراءه ومعراجه من أرض القدس إلى السماوات العُلا، فالقدس كما كرمها الله أرض الإسراء والمعراج، وكما هو موقف الصابرين والمرابطين، وفي مقدمتهم القيادة



الفلسطينية وسيادتك على رأسها، قلت، ونحن نقـول معـك: (القـدس ليسـت للبيـع)، وسـتبقى عاصمـة فلسـطين للأبـد، وهـي ليسـت للبيـع؛ لأنهـا عقيـدة، والعقيـدة لا تبـاع، والعقيـدة لا يفـرط بهـا،

والمقدسات لا يساوم عليها، فنحن معك، فالقدس ليست للبيع، والقدس هي عاصمة فلسطين على مر الأزمان، حتى يرث الله الأرض وما عليها».

وقال: «نعاهد الله تعالى في هذه الذكرى العطرة، أن نفي بالعهد والقسم، وأن نبقى المخلصين والسدنة الأوفياء، والحراس الأمناء للقدس ومقدساتها، إلى أن يقضي الله أمراً كان مفعولاً. وأن نحتفي وإياكم في رحاب المسجد الأقصى المبارك، أرض الإسراء والمعراج، المسجد الذي دعا إلى شد الرحال إليه الحبيب المصطفى، صلى الله عليه وسلم، وهنا نؤكد ونقول: إن زيارة المسجد الأقصى المبارك، وشد الرحال إليه، هي دعوة نبوية، مستمرة ما استمر المسلمون يحملون هذه الدعوة.»

<sup>\*</sup> مسند أحمد، مسند المكثرين من الصحابة، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، وقال الأرنؤوط: صحيح وهذا إسناد قوي

واستذكر سماحته نهج بناء الدولة، وكيف أن دولة الإسلام الأولى كانت مظلة للمسلمين وغير المسلمين، وكانت قائمة على العدل، والسماحة والعيش المشترك، وهو ما يحدث في فلسطين اليوم التي شرفها الرسول، صلى الله عليه وسلم، ليلة إسرائه ومعراجه، حيث جاء إليها وفتحها فتحاً معنوياً، والصحابة ممن تبعوه، ومن ساروا على نهجه فتحوا القدس مادياً، وكيف أن العهدة العمرية التي أرست حقوق كل من يسكن في القدس، ووضع أصحاب الديانة المسيحية التي حُق لها أن تُدون بحروف من ذهب. المفتى العام يشارك في المؤتمر العام لمؤسسة آل البيت في الأردن



عمان: شارك سامحة الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، خطيب المسجد الأقصى المبارك، في أعمال المؤتمر العام الثامن عشر لمؤسسة آل البيت الملكية للفكر الإسلامي، تحت عنوان «السنن الإلهية، والسنن الكونية في القرآن الكريم، والسنة النبوية»، وقدم للمؤتمر ورقة عمل بحثية بعنوان: «سنن الله في التاريخ»، وبين أن المؤتمر يشكل ملتقى للعلماء والمفكرين من مختلف المذاهب والمدارس والاتجاهات الفكرية الإسلامية، للتباحث في علوم السنن الإلهية ودراستها، لتوضيح دور الإسلام في تنظيم الواقع الإنساني، انسجاماً مع سنن الله سبحانه في خلق الكون والإنسان، وقد التقى سامحته على هامش المؤتمر بالعديد من الشخصيات الرسمية والشعبية، وأطلعهم على آخر التطورات والأحداث في الأراضي الفلسطينية المحتلة، وأشاد بالمملكة الأردنية الهاشمية ملكاً وحكومة وشعباً، لما يقدمونه لإخوانهم الفلسطينين والمقدسات وبخاصة في مدينة القدس.

من جانب آخر؛ استنكر سماحته، تصرّيحات ما يسمى بوزير الأمن الداخلي الإسرائيلي، الداعية لفتح الباب أمام اليهود لممارسة الشعائر الدينية في المسجد الأقصى المبارك، وذلك في ظل الارتفاع الملحوظ لأعداد المستوطنين، الذين يقتحمون المسجد يومياً. وحنر من أبعاد تصريحات «رئيس لجنة الخارجية والأمن» التابعة للكنيست الإسرائيلي «آفي ديختر»، حول محاولات تنفيذ تنظيمين يهوديين هجمات مسلحة ضد المسجد الأقصى المبارك، سواء بإطلاق صاروخ باتجاه المسجد، أو إرسال طائرة متفجرة، ومحاولات تكرار هذا الأمر، محذراً من عواقب هذه التصريحات العنجهية وغير المسؤولة

#### المفتي العام يشارك في الاحتفال بعام التسامح في أبو ظبي

أبو ظبى: شارك سماحة الشيخ محمـد حسين، المفـتى العـامر للقـدس والديـار الفلسـطينية



خطيب المسجد الأقصى المبارك، في الاحتفال بعام التسامح، الذي نظمه مجلس العمل الفلسطيني في أبو ظبي، وذلك في جامعة السوربون تحت رعاية الشيخ نهيان بن مبارك آل نهيان، وبيّن سماحته أن العيش

المشترك في فلسطين بين المسلمين والمسيحيين أنموذج للتعايش الإنساني المنشود بين بني البشر، مبيناً أن الاحتلال الإسرائيلي يهدف إلى ضرب أي نوع من التعايش والتسامح في فلسطين، وأن القدس تتعرض لأبشع أنواع الممارسات والاعتداءات، والاحتلال يهدف من وراء ذلك إلى تهويد المدينة المقدسة، وفرض أمر واقع يسوق إلى السيطرة عليها، مشيراً إلى أن المدينة المقدسة كانت أفضل أيامها عندما كانت تحت حكم المسلمين.

#### المفتي العام: أم ناصر أبو حميد عنوان للتحدي والصمود الفلسطيني

رام الله: قام الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، خطيب المسجد الأقصى المبارك، ونائبه فضيلة الشيخ إبراهيم عوض الله، مفتي محافظة رام الله والبيرة، بزيارة تضامنية إلى منزل أم ناصر أبو حميد، تضامناً معها، وهي



تواجـه ظلـم الاحتـلال وعنصريتـه البغيضـة، حيـث تـم هـدم منزلهـا للمـرة الخامسـة. وأكـد سـماحته عـلى أن أم نـاصر تمثـل نموذجـاً شـامخاً للمصابـرة والإبـاء والشـجاعة منقطعـة النظـير، وهـي مثـال يحتـذى للتضحيـة العظيمـة، والصمـود الفلسـطيني، وباتـت مدرسـة في التضحيـة والصـبر والصمـود والشـموخ والعـزم والإرادة الصلبـة، ومثـلاً شـامخاً في التحـدي،

وينبغي أن يستلهم من روحها القوة والعزيمة، وأن إرادتها القوية لن تكسر أمام عدوان الاحتلال، الذي يهدف لنزع حق الشعب الفلسطيني في الحياة، والنيل من عزيمته، مشدداً على أهمية دعم هذه العائلة الفلسطينية المناضلة والصابرة ومؤازرتها، مبرقاً تحياته لأسرانا البواسل الصامدين الصابرين خلف قضبان الاحتلال.

بدورها ثمّنت خنساء فلسطين أم ناص أبو حميد هذه الزيارة التضامنية، مؤكدة على أن ما تمارسه سلطات الاحتلال بحقها لن يثنيها عن مواصلة صمودها وصبرها، واحتساب أمرها عند العلي القدير، ولن تزيدها غطرسة المحتل إلا ثباتاً وثقة بالحرية، معبرة عن فخرها بشعبنا الفلسطيني، الله عبر من خلال أطيافه جميعها عن تضامنه معها، والوقوف إلى جانبها،

## المفتي العام يهنئ الأسير المحرر ضرغام الأعرج ويشيد بثبات الأسرى وصبرهم



رام الله: قام الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، خطيب المسجد الأقصى المبارك، ونائبه الشيخ إبراهيم خليل عوض الله، مفتى محافظة

رام الله والبيرة، بزيارة للأسير المحرر ضرغام الأعرج لتهنئته بالتحرر من سبجون الاحتلال، التي غادرها بعد أن قضى في غياهب زنازينها مدة (19) عاماً.

وقال: إن القيادة الفلسطينية والشعب الفلسطيني بكل أطياف يتطلعون لإطلاق سراح الأسرى، وفرسان الحرية جميعاً من ظلام سجون الاحتلال، وأن قضيتهم تحتل رأس أولويات العمل الوطني المخلص، مؤكداً على أن الشهداء والأسرى قد ضحوا بأرواحهم وحرياتهم من أجل كرامة الشعب الفلسطيني ومقدساته، فحق لهم أن يكونوا الأكرمين منا.

وحث الشيخ محمد حسين على الوحدة الوطنية ورص الصفوف، مؤكداً على أنها الصخرة التي تتحطم عليها أطماع الاحتلال ومؤامراته، وقدم سماحته للمحرر الأعرج باقة من إصدارات دار الإفتاء الفلسطينية، بدوره شكر الأسير المحرر الأعرج المفتي العام ونائبه على هذه الزيارة، وعلى مواقف سماحته المشرفة، وبخاصة تجاه مؤازرة الأسرى ودعم صمودهم، والذود عن حياض القدس والمسجد الأقصى المبارك.

## المفتــي العــام يــترأس الجلســتين 178 و179 لجلســات مجلــس الإفتــاء الأعــلم

القدس: ترأس سماحة الشيخ محمد حسين - المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية - رئيس مجلس الإفتاء الأعلى، الجلستين 178 و179 بعد المائة لجلسات مجلس الإفتاء الأعلى، بحضور أصحاب الفضيلة أعضاء المجلس من محافظات الوطن كافة، وقد استنكر سماحته الانتهاكات التي تقوم بها سلطات الاحتلال الإسرائيلي ضد المسجد الأقصى المبارك، من إغلاق واقتحامات وإبعادات، مبيناً أن هذه الإجراءات تتنافى مع الشرائع السماوية، والقوانين والأعراف الدولية، وطالب المجلس السلطات الإسرائيلية بوقف هذه الممارسات

والانتهاكات واحترام حرمة المساجد الإسلامية، كما أدان سماحته الهجمة الشرسة التي تقوم بها سلطات الاحتلال ضد الأراضي والمنازل الفلسطينية، مؤكداً على ضرورة الوقوف صفاً واحداً أمام هذه الغطرسة والعنجهية والعنصرية المتعصبة.

من جانب آخر؛ رفض المجلس قرار الإدارة الأمريكية الظالم بتشريع المستوطنات الإسرائيلية، حيث أعلن وزير خارجيتها أن المستوطنات الإسرائيلية في القدس والضفة الغربية المحتلة غير مخالفة للقانون الدولي، وشدد المجلس على رفض هذا الإعلان وبطلانه، كونه يتعارض كلياً مع القانون







الدولي، وقرارات الشرعية الدولية الرافضة للاستيطان، وقرارات مجلس الأمن، خاصة القرار رقم (2334)، مبيناً أن الإدارة الأمريكية تؤكد بهذا القرار على فقدها المصداقية مع سبق الإصرار، وموقفها هذا يشير إلى البجاحة التي وصل إليها المتحيزون للاحتلال، الممعنون في ظلم الشعب الفلسطيني، والاعتداء الصارخ على قضيته المشروعة.

## نائــب المفتــي العــام يشــارك في حفــل افتتــاح فــروع للبنــك الإســلامي العــربي



رام الله: شارك فضيلة الشيخ إبراهيم خليل عوض الله، نائب المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، مفتي محافظة رام الله والبيرة، في حفل افتتاح ثلاثة فروع للبنك الإسلامي العربي في محافظة رام الله والبيرة، وخلال كلمة ألقاها بالمناسبة، أكد على أهمية العمل

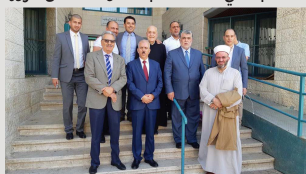
المصرفي الذي يتحرى الحلال، والبعد عن الحرام، وأن دار الإفتاء الفلسطينية تتعامل مع أي معاملة حسب شرعيتها، وليس حسب اسم الجهة التي تدّعيها، وأشاد فضيلته بالدور اللذي قام به البنك الإسلامي العربي مع الموظفين العموميين، ومراعاته لظروفهم خلال فترة الأزمة المالية التي عانى منها القطاع العام، وحضر الاحتفال العديد من الشخصيات الرسمية والشعبية، وعلى رأسهم د. عزام الشوا، محافظ سلطة النقد. نائب المفتي العام يشارك في ندوة حول تعارض سلوكات المجتمع مع الأديان نابلس: نيابة عن سماحة الشيخ محمد حسين، المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، شارك فضيلة الشيخ إبراهيم خليل عوض الله، نائب المفتي العام للقدم والديار الفلسطينية، مفتي محافظة رام الله والبيرة، في ندوة عقدت في جامعة



النجاح الوطنية، بعنوان: (تعارض سلوكات المجتمع مع الأديان). وبين فضيلته في كلمته موقف الإسلام من العيش المشترك بين بني البشر، القائم على العفو والتسامح وفهم الآخر، ونبذ العدوان، مستشهداً بأدلة من القرآن الكريم تحث على البر والقسط للذين

لم يؤذوا المسلمين، وأدلة من السنة ومواقف الصحابة والسلف الصالح تسند ذلك.

وحـذر فضيلتـه مـن السـلوكات السـيئة الـتي ينبغـي الابتعـاد عنهـا، مثـل العصبيـة والتعصـبّ لقبيلـة أو جماعـة، وفـورة الغضـب الـتي لا تحمـد عقباهـا، وشـدّد عـلى ضرورة



التركيز على الاحترام المتبادل، والتسلح بالوعي والفهم والفكر بين أبناء المجتمع الواحد، وبخاصة طلبة الجامعات، داعياً إلى التعاون لتحقيق المصالح المشتركة في تحمّل الهم المشترك الواحد،

في سبيل التحرر من غطرسة الاحتلال وعدوانه، وشكر فضيلته في ختام كلمته القائمين على هذه الندوة، وجامعة النجاح الوطنية، لاحتضانها إياها. في المفتي العام يشارك في احتفالين في بيت لحم بذكرى المولد النبوي

بيت لحم: ممثلاً عن سماحة الشيخ محمد أحمد حسين -المفتى العام للقدس والديار



الفلسطينية- شارك فضيلة الشيخ إبراهيم خليل عوض الله، نائب المفتي العام للقدس والديار الفلسطينية، في الاحتفال بذكرى المولد النبوي الشريف الذي نظمته وزارة الأوقاف والشؤون الدينية، ودائرة العمل النسائي، ووزارة التربية والتعليم،

في ساحة المهد ببيت لحم تحت رعاية اللواء كامل حميد محافظ محافظة بيت لحم، وألقى فضيلته كلمة في الاحتفال دعا فيها إلى التحلي بأخلاق النبي الكريم محمد، صلى الله عليه وسلم، الذي أثنى عليه رب العزة قائلاً: {وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ} (القلم: 4) والذي ما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً، وأنه لم يكن فظاً، ولا غليظ القلب، بل كان رحيماً بالإنسان والحيوان، مبيناً أن ديننا الحنيف لم يأت منغلقاً على نفسه، بل هو دين عالمي، جاء هداية للعالمين ورحمة.

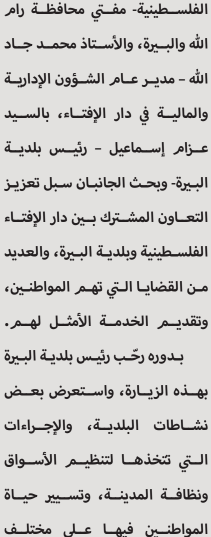
وأشاد فضيلته بالعيش المشترك في مجتمعنا بين المسلم والمسيحي، والذي يقوم على الاحترام المتبادل وحب الوطن، والحرص على تحرير القدس والأسرى والوطن كله،

كما شارك فضيلته في الاحتفال الديني المركزي، الذي أقامته مديرية أوقاف بيت لحم في مسجد عمر بن الخطاب، وركز فضيلته في كلمةٍ ألقاها على الخطاب الديني السوي، الذي لا يفرق بين المسلمين، وينطلق من الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة والفهم الصحيح للفقه الإسلامي، داعياً إلى التأسي بالرسول، صلى الله عليه وسلم، في دعوته إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، ومجادلة الناس بالتي هي أحسن.

## نائب المفتى العـام يلتقـي رئيـس بلديــة البـيرة ومديـر عـام أوقـاف بيـت لحــم

البيرة: التقى فضيلة الشيخ إبراهيم عوض الله - نائب المفتي العام للقدس والديار







الأصعدة، تحت مظلة النزاهة، وبما يخدم مصالح المواطنين العامة والخاصة.

من جانب آخر؛ التقى فضيلته بسعادة السيد محمد أبو شيخة- مدير عام أوقاف بيت لحم، وذلك على هامش الاحتفال المركزي بذكرى المولد النبوي الشريف، وتناول اللقاء بحث العديد من قضايا الاهتمام المشترك، في إطار التعاون البناء والدائم بين وزارة الأوقاف ودار الإفتاء الفلسطينية.

## نشاطات

## مفتي محافظة بيت لحم يلقي دروساً عدة ويشارك في نشاطات أخرى

بيت لحم: ألقى فضيلة الشيخ عبد المجيد العمارنة - مفتي محافظة بيت لحم. العديد من الدروس الدينية في محافظة بيت لحم، وذلك في مدرسة الزواهرة المختلطة



في المعصرة، وفي الطابور الصباحي، وألقى درساً آخر على طلاب الصفوف التاسع والعاشر والحادي عشر، كما التقى بطلاب الثانوية العامة «التوجيهي»، وحثهم على مضاعفة الجهود للتميز والإبداع والتفوق، كما ألقى درساً آخر على طلبة مدرسة بنات الزواهرة الأساسية في المعصرة، ودرساً آخر

في مسجد المصطفى في بيت جالا، وفي مسجد الشهداء في أرطاس، بالإضافة إلى إلقائه محاضرة على وفد ألماني في بيت جالا، تحدث فيها عن التعايش الإسلامي المسيحي في فلسطين، وقام بجولة على مدارس القرى المحاذية للجدار والقرى المعرضة للأخطار.

وشارك في الاعتصام التضامني مع الأسرى الفلسطينيين المعتقلين في سجون الاحتلال، وشارك في العديد من البرامج الإعلامية في وسائل الإعلام المختلفة، تناول فيها العديد من الموضوعات التي تهم الناس في حياتهم الدينية والدنيوية.

#### مفتي محافظة الخليل يلقي دروساً دينية في مكافحة الفساد



الخليل: ألقى فضيلة الشيخ «محمد ماهر» مسودة - مفتي محافظة الخليل- دروساً دينية، تناول فيها سبل مكافحة الفساد، وقد ألقى درساً دينياً بعد صلاة الفجر في المسجد الإبراهيمي، وكذلك درساً أخر في مسجد الرنتيسي، بعد صلاة المغرب، لتوعية المواطنين في أمور

تمارس دون علمهم، وتساعد على الفساد، كما بيّن طرق الوقاية والعلاج لمكافحة هذه الظاهرة، مبيناً عواقب المساهمة في نشر الفساد في المجتمع، مؤكداً على ضرورة الوقوف صفاً واحداً ومحاربة الفساد، بكل أشكاله وألوانه المختلفة.

#### مفتي محافظة نابلس يشارك في ندوات عدة ونشاطات أخرى

نابلس: شارك فضيلة الشيخ أحمد شوباش- مفتي محافظة نابلس- في العديد من الندوات منها، ندوة بعنوان: «سلوك المجتمع مع الأديان» عقدت في جامعة النجاح الوطنية، وأخرى بعنوان: «السلم الأهلي وإطلاق الرصاص» عقدت في قاعة الشهيدة لينا النابلسي، وأخرى حول المخدرات، عقدت في جمعية الجماسين، وأخرى بعنوان: «نابلس العيش



المشترك» بتنظيم من جمعية الكتاب المقدس، ومركز حواء، كما ألقى العديد من المحاضرات منها محاضرة في مركز الإصلاح حضرها مجموعة من النزلاء، تحدث فيها عن التوعية وشروطها، وأخرى في مدرسة مخيم العين حول «أخلاق

الطلاب وسلوكاتهم وممارساتهم »، وشارك في ورشة حول «واجب العمل وأخلاقياته»، عقدت في اتحاد نقابات العمال، كما شارك فضيلته في الاعتصام التضامني مع الأسرى الفلسطينيين في سجون الاحتلال، وفي حفل افتتاح معرض نابلس التجاري «هلا نابلس»، وفي حفل بيت الأجداد التابع لجمعية الهلال الأحمر، وشارك في إلقاء العديد من خطب الجمعة والدروس الدينية في مساجد المحافظة، بالإضافة إلى مشاركته في حل العديد من النزاعات والخلافات العائلية والعشائرية، كما قدم فضيلته العديد من البرامج الإعلامية، وشارك في أخرى، تناول فيها موضوعات تهم المواطنين في مختلف جوانب الحياة.

## نشاطات

## مفتــي محافظــة طوبــاس يشــارك في الاحتفــال بمناســبة الهجــرة النبويــة الشريفــة ونشــاطات أخــرى

طوباس: شارك فضيلة الشيخ حسين عمرو -مفتي محافظة طوباس- في الاحتفال الذي أقامته محافظة طوباس- ومديرية الأوقاف في قاعة المحافظة، بحضور العديد من الشخصيات الرسمية والشعبية، وألقى فضيلته كلمة تحدث فيها عن أعمال الرسول الكريم، صلى الله عليه وسلم، عندما هاجر من مكة إلى المدينة، داعياً إلى الاستفادة، من



دروسها وعبرها، كما شارك في الوقفة التضامنية مع الأسرى الفلسطينيين المضربين عن الطعام في سجون الاحتالال، وكذلك في ورشة العمال التي أقامها، مركز إعلام وحقوق الديمقراطية «شمس»، حول سبل تعزيز السلم الأهلي

في محافظة طوباس، عقدت في قاعة بلدية طوباس، وفي افتتاح معرض التراث الشبايي الفلسطيني، في قاعة بلدية طوباس، بدعوة من وزارة الثقافة، وجمعية طوباس الخيرية، وفي ورشة عمل حول: «حماية الأوزون حماية لحياتنا» في مقر جامعة القدس المفتوحة، بدعوة من سلطة جودة البيئة، في لقاء تعريفي حول المبادرة الشبابية، بعنوان: «فلتسمع كل الدنيا»، بدعوة من المحافظة، في مقر بلدية طوباس، حول مرض السرطان، بالإضافة إلى حفل توزيع جائزة سالم أبو خيزران للبحث العلمي في قاعة حياة طوباس، بدعوة من مديرية التربية والتعليم.

## مفتــي محافظــة طولكــرم يشــارك في المؤتمــر العلمــي القــرآني الأول ونشــاطات أخــرى

طولكرم: شارك فضيلة الشيخ عمار بدوي- مفي محافظة طولكرم- في المؤتمر العلمي القرآني الأول، الذي عقدته مديرية أوقاف طولكرم، حيث قدّم ورقة عمل حول دور معلم التجويد والتحفيظ في ربط الآيات القرآنية بالقدوات الصالحة، من الصالحين والمعاصرين.

وألقى فضيلته محاضرة أمام طلاب المدرسة الشرعية في طولكرم، حول القدس ومكانتها في الإسلام، علماً أن فضيلته يقوم بإلقاء درسين فقهيين في مسجد الكوثر يومي الأحد والخميس من كل أسبوع، إضافة إلى مشاركته في برنامج (أنت تسأل والمفتي يجيب)الذي يقدم عبر إذاعة القرآن الكريم في نابلس أسبوعياً، يجيب فيه عن أسئلة المستفتين الفقهية،

### مفتي محافظة جنين يزور بلدية جنين ويشارك في نشاطات أخرى عدة



جنين: زار فضيلة الشيخ محمد أبو الحرب -مفي محافظة جنين- بلدية جنين، وذلك لبحث العديد من القضايا التي تخدم الصالح العام، وشارك في لقاء توعوي في مركز «شارك» حول مواقع التواصل الاجتماعي، وفي حفل البرلمان الطلابي في مدرسة الصداقة

التركية، وفي فعاليات يـوم الـتراث في مدرسة دير أبـو ضعيـف، وساهم في حـل العديـد مـن البرامـج الخلافـات والنزاعـات العائليـة والعشـائرية، بالإضافـة إلى المشـاركة في العديـد مـن البرامـج

الإعلامية،تعـرض فيهـا إلى العديـد مـن الموضوعـات المختلفـة وبـين رأي الـشرع فيهـا.

مفتــي محافظــة سـلفيت يشـارك في افتتـاح فـرع للبنـك الإسـلامي

الفلسـطيني ونشـاطات أخـرى

سلفيت: شارك فضيلة الشيخ - جميل جمعة - مفتي محافظة سلفيت في افتتاح فرع البنك الإسلامي الفلسطيني، وألقى محاضرة في جمعية رعاية المسنين، تناول فيها أهمية الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، ومحاربة الفساد أينما وجد، وشارك في الاحتفال بمناسبة

الهجرة النبوية الشريفة، وبين أهمية أخذ الدروس والعبر من حادثة الهجرة، كما بين أهمية المجرة، كما بين أهمية التمسك بكتاب الله وسنة رسوله، صلى الله عليه وسلم، والصبر على المكاره.

## مفتــي قــوم الأمــن الفلســطيني يشــارك في ورشــة عمــل عــن عقوبــة الإعــدام ونشــاطات أخــرم



جنين: شارك فضيلة الشيخ محمد سعيد صلاح - مفتي قوى الأمن الفلسطيني - في ورشة عمل حول عقوبة الإعدام، نظمها مركز شمس، بالتعاون مع الجامعة العربية الأمريكية، حيث بيّن فضيلته أن الإسلام بأحكامه وتشريعاته وعقيدته هو الخلاص

للأمة، وأن تطبيق الأحكام الشرعية هو الضمان للأمن والأمان في المجتمعات، كما شارك فضيلته في إلقاء العديد من خطب الجمعة والدروس الدينية، إضافة إلى مشاركته في حل عدد من الخلافات والنزاعات العائلية والعشائرية، إضافة إلى المشاركة في برامج إعلامية عدد، بيّن فيها الأحكام الشرعية في مسائل ذات صلة بجوانب الحياة.

## مسابقة العدد 150

#### السؤال الأول: ما ......

- 1. معنى {فِيهِ تُسِيمُونَ}
- الحشرة التي قبل في سياق الإشارة إلى ضعفها {ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ}
  - 3. أصناف الناس الذين يجوز الحج عنهم
    - 4. حكم صلاة الجنازة
- السبع الموبقات حسب ما ورد في الحديث النبوي الشريف
  - 6. حق الطريق حسب بيانه صلى الله عليه وسلمر
    - 7. الاسم الأسبق لمدينة اسطنبول التركية
      - 8. اسمر رئيس بلدية البيرة الحالي

#### السؤال الثاني: من ......

- 1. النبي الذي وصفه الله بأنه حليم أواه منيب
- 2. صاحب كتاب الوجيز في تفسير الكتاب العزيز
  - 3. القائل:
- أ. لأهل مكة: (والله لا يأتيكم من اليمامة حبة حنطة
  - حتى يأذن فيها النبي، صلى الله عليه وسلم)
    - ب. إلى فلسطين تحنان يتابعني

ومن فلسطين نبضي خط بالقلم

ج. تلك الطبيعة، قف بنا يا ساري

حتى أريك بديع صنع الباري

#### السؤال الثالث: كم ........؟

- 1. تكرر في القرآن الكريم قوله تعالى: {وَمَا أَكْتَرُ النَّاسِ وَلَـوْ حَرَصْتَ بمُؤْمِنينَ}
- قـضى الأسـير المحـرر ضرغـام الأعـرج في سـجون الاحتـلال وزنازينــه
  - 3. عدد:
  - أ. إخوة يوسف، عليه الصلاة والسلامر
- ب. النُصُب التي كانت حول الكعبة يوم الفتح الأعظم
- ج، الإبل التي لا تكاد تجد فيها راحلة، والتي شبه الرسول، صلى الله عليه وسلم، الناس بها

#### السؤال الرابع: أين ........

- 1. دفن الصحابي الجليل أبي أيوب الأنصاري
- عقد مؤتمر: "السنن الإلهية، والسنن الكونية في القرآن الكريم، والسنة النبوية"
  - 3. عقدت ورشة عمل: "حماية الأوزون حماية لحياتنا"

#### تنبيه: يمكن استخراج إجابة أسئلة المسابقة من محتويات هذا العدد

#### ملحوظتان

يرجى كتابة الاسمر الثلاثق حسب ما ورد في البطاقة الشخصية (الهوية)، والعنوان البريدي، ورقم الهاتف وكتابة الإجابات بخط واضح . - أن لا يقل عمر المتسابق عن 10 سنوات

- ترسل الإجابات على العنوان الآتي : مسابقة الإس<sub>ت</sub>اء، العدد 150

مجُلة الإسراء مديرية العلاقات العامة والإعلام/ دار الإفتاء الخليات العامة والإعلام/ دار الإفتاء

> ص.ب : 20517 القدّس الشريف ص.ب : 1862 رام الله

## جوائز المسابقة

قيمتها الكلية 1500 شيكل موزعة علم ستة فائزين بالتساوي

## إجابة مسابقة العدد 148

6. (دلائل الإعجاز في علم المعاني)

7. الكلب

السؤال الخامس:

1. ماعز بن مالك

2. أسماء بنت أبي بكر

3. أبو بكر الصديق

4. ذكوان

5. تميم الداري

6. عبد الله بن أريقط

السؤال السادس:

1. عبد الله بن عباس

2. عمرو بن العاص

3. د. رأفت الميقاتي

4. الشافعي

السؤال الأول:

. شرقي قبة الصخرة

السؤال الثاني:

ما يزيد عن ستين مرة

(49) شهيداً

السؤال الثالث:

1. 15هـ - 637مر

2. 15 /3 /2019مر

3. في الشدة

السؤال الرابع:

1. قد يكون واجباً، أو مندوباً في اختلاف الأحوال

2. القرآن الكريم

3. حظر ذلك

4. المجاهرين بالمعاصي

5. (آيبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنًا حَامِدُونَ)

# الفائزون في مسابقة العدد 148

| قيمة الجائزة<br>بالشيكل | العنوان        | اسم الفائز                   |
|-------------------------|----------------|------------------------------|
| 250                     | أريحا          | 1. لانا أكرم جمعة            |
| 250                     | نابلس          | 2. دالية عبد الرؤوف عبد الله |
| 250                     | جنين           | 3. عبد الله يحيم حامد مساد   |
| 250                     | القدس وضواحيها | 4. وحید عمر موسب             |
| 250                     | بيت لحم        | 5. عصام محمد عبد سحوري       |
| 250                     | رام الله       | 6. شریف محمد مفارجة          |

## ضوابط تنبغي مراعاتها عند الكتابة لمجلة الإسراء

حرصاً على التواصل بين مجلة «الإسراء» وقرائها الكرام، فإننا نتوجه إلى أصحاب الفضيلة العلماء وأصحاب الأقلام من الأدباء والمفكرين أن يثروا مجلتهم بالكتابة، للاستفادة من عطائهم الكريم، آملين أن تصل مشاركاتهم المختلفة من المقالات والأبحاث والقصائد الشعرية الهادفة، إضافة إلى ملحوظاتهم السديدة، علماً أن موضوعات المجلة متنوعة، تشمل المجالات الدينية والإنسانية والثقافية والعلمية وغيرها، ويخصص لكل موضوع ينشر مكافأة مالية جيدة.

#### ونلفت الانتباه إلى ضرورة مراعاة قواعد الكتابة وضوابطها، ومنها:

- 1. طباعة المادة المراد نشرها على الحاسوب، وترسل عن طريق البريد الإلكتروني، أو باليد.
  - 2. ألا يزيد المقال عن ( 1500) كلمة، والبحث عن ( 3000 ) كلمة.
    - 3. كتابة نصوص الآيات مع تشكيلها، وتوثيق أرقامها.
- 4. تخريج الأحاديث من مظانها المعتبرة، وأن تكون مشكَّلة، وصحيحة ويلزم بيان رأي علماء الحديث في مدى صحتها، إن لم تكن مروية في صحيحي البخاري ومسلم.
  - 5. التوثيق عند الاقتباس، سواء من الإنترنت أم الكتب والمراجع والمصادر الأخرى.
    - 6. عمل هوامش ختامية، أو حواشِ سفلية، تشمل المعاني والتوثيق ... إلخ.

مع التنبيه إلى ضرورة تجنب إرسال مقالات أو أبحاث سبق نشرها، سواء في مجلة الإسراء أو غيرها، إضافة إلى الامتناع عن إرسال مقالات منسوخة عن مجلات أو مواقع إلكترونية .

### نستقبل المراسلات على العنوان الآتي :

القدس: مجلة الإسراء/ فاكس: 6262495 ص.ب: 20517

الرام: تلفاكس: 2348603 ص.ب 1862

E.mail: info@darifta.ps - israa@darifta.ps